
5

“LA METÁFORA DE LOS DOS LIBROS A LO LARGO DE LA 
HISTORIA”

	 — P. Rafael Pascual, LC*

* Doctor en Filosofía por la Universidad Gregoriana (1996). Director del Máster en 
Ciencia y Fe, desde el 2002, y Ex-Director del Instituto Ciencia y Fe (2010-2019 y 
2021-2024), del Ateneo Pontificio Regina Apostolorum, en Roma, Italia.

Resumen
Este artículo examina la metáfora de los dos libros —el libro de la naturaleza y el libro de las 
Sagradas Escrituras— como marco hermenéutico privilegiado para comprender la relación 
entre ciencia y teología. A través de un análisis histórico-conceptual que rastrea el desarrollo 
de esta metáfora desde San Agustín hasta las reflexiones contemporáneas de Albert Einstein y 
Benedicto XVI, se argumenta que el aparente conflicto entre conocimiento natural y revelado 
surge de una inadecuada comprensión de los niveles epistemológicos involucrados. El estudio 
adopta como hilo conductor la tipología propuesta por Dominique Lambert, examinando 
críticamente tres modelos de relación: el concordismo, que confunde los planos y genera 
conflicto; el discordismo, que los separa radicalmente; y la articulación, que mantiene la 
distinción sin renunciar al diálogo. El análisis revela que la tradición cristiana, desde los 
Padres de la Iglesia hasta pensadores modernos como Georges Lemaître, ha desarrollado 
consistentemente una visión que reconoce la autonomía metodológica de cada campo sin 
negar su complementariedad fundamental. La investigación muestra cómo la explicación 
de San Buenaventura sobre la necesidad de ambos libros —debido al oscurecimiento de la 
capacidad humana tras el pecado— y la intuición de Raimundo Sibiuda sobre la unidad del 
autor divino, anticipan soluciones a debates contemporáneos. El artículo concluye que la 
metáfora de los dos libros, lejos de ser una reliquia histórica, ofrece recursos conceptuales 
especialmente fecundos para superar falsas dicotomías y articular una visión integrada del 
conocimiento que respete tanto las exigencias del método científico como la especificidad de 
la revelación teológica.
Palabras clave: epistemología de la ciencia, teología natural, hermenéutica, filosofía medieval, 
diálogo ciencia-religión.



Quaerentibus

6

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

ello, adoptaremos como hilo conductor la 
tipología propuesta por Dominique Lambert, 
que distingue tres modelos fundamentales 
en la relación entre ciencia y teología: el 
concordismo, el discordismo y la articulación. 
A través del análisis de figuras clave como 
San Agustín, San Buenaventura, Raimundo 
Sibiuda y Galileo Galilei, mostraremos 
cómo la tradición cristiana ha elaborado 
una visión matizada que reconoce tanto la 
especificidad metodológica de cada campo 
como su complementariedad en la búsqueda 
de la verdad. Finalmente, exploraremos 
cómo esta antigua sabiduría encuentra ecos 
sorprendentes en reflexiones contemporáneas 
sobre la naturaleza matemática de la realidad 
y el enigma de su comprensibilidad.

Modelos epistemológicos de relación

	 Para comprender adecuadamente 
la riqueza de la metáfora de los dos libros, 
es necesario primero examinar los diversos 
modelos epistemológicos que han configurado 
históricamente la relación entre ciencia y 
teología. Dominique Lambert, filósofo de 
las ciencias de la Universidad de Namur, 
ha propuesto una tipología iluminadora 
que distingue tres figuras fundamentales: el 
concordismo, el discordismo y la articulación 
(cf. Lambert 1999, 2002). Cada uno de estos 
modelos responde a una comprensión 
particular de los niveles de realidad y de las 
competencias propias de cada disciplina, 
generando consecuencias radicalmente 
distintas para el diálogo entre el conocimiento 
natural y el revelado.

El concordismo: la confusión de los planos
	 El primer modelo, que Lambert 
denomina concordismo, se caracteriza por 
situar la ciencia y la teología en un mismo 
plano epistemológico, como si ambas 

Introducción
El debate contemporáneo sobre la 

relación entre ciencia y religión se encuentra 
frecuentemente atrapado en una polarización 
estéril que opone el conocimiento científico 
a la fe religiosa como si fueran empresas 
mutuamente excluyentes. Esta dicotomía, 
alimentada tanto por fundamentalismos 
religiosos como por reduccionismos 
cientificistas, oscurece la rica tradición de 
diálogo que ha caracterizado históricamente 
el encuentro entre la investigación natural y 
la reflexión teológica. En el contexto actual, 
donde los avances científicos plantean 
preguntas cada vez más profundas sobre 
la naturaleza de la realidad y el lugar del 
ser humano en el cosmos, resulta urgente 
recuperar marcos conceptuales que permitan 
una articulación fecunda entre estos dominios 
del saber.

Entre los diversos enfoques que la 
tradición filosófica occidental ha desarrollado 
para pensar esta relación, la metáfora de los 
dos libros —el libro de la naturaleza y el libro 
de las Sagradas Escrituras— emerge como un 
recurso hermenéutico de particular riqueza y 
actualidad. Esta imagen, que encuentra sus 
raíces en el pensamiento patrístico y alcanza 
elaboraciones sofisticadas en el período 
medieval, propone que tanto la creación 
como la revelación constituyen formas 
complementarias a través de las cuales la 
divinidad se manifiesta al intelecto humano. 
Lejos de ser una mera figura retórica, esta 
metáfora articula una comprensión profunda 
de los distintos órdenes del conocimiento y 
sus respectivas autonomías, al tiempo que 
señala hacia su fundamental unidad en el 
origen divino.

El presente artículo se propone examinar 
el desarrollo histórico y las implicaciones 
epistemológicas de esta metáfora, desde sus 
formulaciones patrísticas hasta sus resonancias 
en el pensamiento contemporáneo. Para 



Quaerentibus

7

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

7

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

un salto epistemológico tan ilegítimo como el 
de quienes pretenden encontrar en la Biblia 
un tratado de cosmología.
	 La valoración crítica del concordismo 
revela que, a pesar de sus evidentes 
deficiencias, contiene un elemento de verdad 
que no debe ser desestimado. Como señala 
Lambert, este modelo reconoce acertadamente 
que la teología se refiere también al mundo 
empírico y que Dios actúa en la historia. 
La doctrina cristiana de la creación y, más 
radicalmente, el misterio de la Encarnación, 
afirman la presencia y acción divinas en el 
orden temporal. El error del concordismo no 
reside en afirmar esta conexión, sino en no 
distinguir adecuadamente los niveles en que 
opera cada disciplina y los métodos que les 
son propios.

El discordismo: la separación radical
	 En reacción al conflicto generado por 
el concordismo, surge el modelo opuesto 
que Lambert denomina discordismo. Esta 
aproximación establece una separación tan 
radical entre ciencia y teología que niega 
cualquier posibilidad de diálogo o influencia 
mutua. Según esta visión, nos encontraríamos 
ante dos magisterios que no solo no se 
solapan, sino que carecen de cualquier 
punto de contacto. El discordismo promete 
resolver el problema del conflicto mediante 
una estrategia de compartimentalización que 
asigna a cada disciplina su propio territorio, 
vedando cualquier intento de comunicación 
transfronteriza.
	 El ejemplo más influyente de esta 
posición lo encontramos en el principio 
NOMA (“Non-Overlapping Magisteria”) 
propuesto por el paleontólogo Stephen 
Jay Gould (Gould, 2000). Según Gould, “la 
ciencia obtiene la edad de las rocas [the age of 
rocks], y la religión el estremecimiento de las 
edades [the rock of ages]”, estableciendo una 
división del trabajo que parecería resolver 

disciplinas operaran con los mismos métodos 
y se refirieran al mismo tipo de objetos. Esta 
confusión de niveles genera inevitablemente 
una situación de competencia donde cada 
campo reivindica para sí el monopolio 
de la verdad sobre cuestiones que, en 
realidad, trascienden sus respectivas 
competencias. El concordismo se manifiesta 
históricamente desde ambas orillas del 
supuesto conflicto, adoptando formas que, 
aunque aparentemente opuestas, comparten 
la misma falacia fundamental.
	 Desde el ámbito teológico, el 
concordismo exegético encuentra su 
expresión paradigmática en el debate anti-
copernicano del siglo XVII. La condena de 
la teoría heliocéntrica y el proceso a Galileo 
ilustran dramáticamente las consecuencias de 
interpretar las Escrituras como si contuvieran 
enseñanzas de carácter astronómico. El error 
fundamental no residía en la defensa de la 
autoridad bíblica, sino en la extrapolación 
indebida de su mensaje salvífico hacia 
cuestiones de filosofía natural. De manera 
análoga, el creacionismo contemporáneo, 
particularmente influyente en ciertos sectores 
del protestantismo norteamericano, perpetúa 
este mismo error categorial al oponer el relato 
del Génesis a la teoría evolutiva, como si ambos 
textos —el bíblico y el científico— operaran 
en el mismo registro epistemológico.
	 Por su parte, desde el ámbito 
científico, el concordismo adopta la forma 
de un naturalismo que pretende extraer 
conclusiones metafísicas o teológicas a 
partir de teorías científicas. Figuras como 
Carl Sagan, Stephen Hawking, Richard 
Dawkins o Lawrence Krauss ejemplifican 
esta tendencia cuando, trascendiendo los 
límites metodológicos de sus disciplinas, 
proclaman que los avances científicos han 
vuelto superflua la “hipótesis de Dios”. La 
afirmación de Hawking sobre un universo 
autocontenido que “no tendría nada que ver 
con un creador” (Hawking, 1989), constituye 



Quaerentibus

8

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

completamente de toda consideración ética 
o metafísica, puede derivar hacia formas 
peligrosas de manipulación de la naturaleza 
y del ser humano mismo (Benedicto XVI, 
2008).

La articulación: distinción sin separación
	 El tercer modelo, que Lambert 
denomina articulación, representa una vía 
media que busca superar las limitaciones 
tanto del concordismo como del discordismo. 
Esta aproximación, que encuentra su 
expresión filosófica en la obra de Jacques 
Maritain “Distinguir para unir”, mantiene 
la especificidad epistemológica de cada 
disciplina mientras afirma la posibilidad 
y necesidad de un diálogo fecundo entre 
ellas. La articulación reconoce que ciencia 
y teología operan en niveles distintos de la 
realidad y emplean métodos diversos, pero 
rechaza que esta distinción implique una 
incomunicación absoluta.
	 Este modelo encuentra un respaldo 
autorizado en el magisterio de Juan Pablo 
II, particularmente en su carta al director del 
Observatorio Vaticano, George Coyne, donde 
afirma la necesidad de “una relación común 
interactiva en la que cada disciplina conserve 
su propia integridad, aún manteniéndose 
radicalmente abierta a los descubrimientos e 
intuiciones de la otra” (Juan Pablo II, 1988). 
Esta formulación captura la esencia de la 
articulación: ni confusión ni separación, 
sino distinción en el diálogo. La autonomía 
legítima de las realidades temporales, 
afirmada por el Concilio Vaticano II (cf. GS 
36), no implica su independencia absoluta 
respecto al orden de la creación y la finalidad 
última del ser humano.
	 La articulación reconoce que entre los 
dominios de la ciencia empírica y la teología 
revelada existe una “tercera vía”: la filosofía, 
que sirve como puente y mediación. Las 
grandes cuestiones que emergen en los límites 

definitivamente cualquier posibilidad de 
conflicto. La ciencia se ocuparía del reino 
empírico —de qué está hecho el universo y 
cómo funciona—, mientras que la religión 
atendería a las cuestiones de significado 
último y valor moral. Esta separación 
encuentra eco en la famosa distinción, 
atribuida al Cardenal Baronio y popularizada 
por Galileo, según la cual “la intención del 
Espíritu Santo era enseñarnos cómo se va al 
cielo y no cómo va el cielo”.
	 Un ejemplo particularmente 
ilustrativo del discordismo lo ofrece la figura 
del Padre Stanley Jaki, quien, reaccionando 
contra el concordismo prevalente en 
su contexto norteamericano, defendía 
vehementemente la separación entre ciencia 
y religión. Su inversión del texto bíblico sobre 
el matrimonio —”lo que Dios ha separado, 
que no lo una el hombre”— expresa 
gráficamente esta convicción (cf. Jaki, 2005). 
De manera similar, Georges Lemaître, uno de 
los padres de la teoría del Big Bang, mantuvo 
una cuidadosa distinción entre su trabajo 
científico y su vocación sacerdotal, insistiendo 
tanto ante Einstein como ante Pío XII en que 
la cosmología física no debía confundirse con 
afirmaciones teológicas sobre la creación (cf. 
Rovelli, 2014, pp. 175-179).
	 Sin embargo, el discordismo, 
en su intento de evitar los errores del 
concordismo, genera sus propios problemas 
epistemológicos y teológicos. Desde la 
perspectiva epistemológica, esta separación 
radical ignora las profundas cuestiones 
filosóficas que emergen en las fronteras de 
la ciencia y que claman por una reflexión 
que trasciende el método empírico. Desde la 
perspectiva teológica, el discordismo puede 
conducir a una forma de deísmo que relega a 
Dios al papel de un relojero distante, negando 
la doctrina de la providencia y la comprensión 
de la creación como relación continua. 
Como advierte Benedicto XVI, cuando 
la investigación científica se desvincula 



Quaerentibus

9

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

9

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

de la investigación científica —el origen del 
universo, la naturaleza de la conciencia, 
el fundamento de las leyes naturales— 
requieren una reflexión que, sin abandonar 
el rigor racional, trasciende el método 
experimental. De manera similar, la teología, 
para expresar adecuadamente su mensaje en 
cada época, necesita entrar en diálogo con la 
comprensión científica del mundo, no para 
derivar de ella sus verdades fundamentales, 
sino para articularlas de manera inteligible y 
relevante.
	 Es precisamente en este contexto 
de articulación donde la metáfora de los 
dos libros revela su máxima fecundidad. 
Al presentar tanto la naturaleza como la 
Escritura como obras del mismo Autor divino, 
esta imagen afirma simultáneamente su 
distinción y su fundamental armonía. Como 
desarrollaremos en las siguientes secciones, 
esta intuición, presente desde los Padres de 
la Iglesia, ofrece recursos conceptuales de 
sorprendente actualidad para superar las 
falsas dicotomías que empobrecen tanto a la 
ciencia como a la teología.

Desarrollo histórico de la metáfora

	 Habiendo establecido el marco 
conceptual para comprender las diversas 
aproximaciones a la relación ciencia-teología, 
podemos ahora rastrear cómo la metáfora de 
los dos libros ha sido desarrollada a lo largo 
de la tradición cristiana, desde los Padres de 
la Iglesia hasta el umbral de la modernidad. 
Este recorrido histórico no constituye 
un mero ejercicio de erudición, sino que 
revela la progresiva profundización en 
una intuición fundamental: que la realidad 
creada y la palabra revelada constituyen 
dos formas complementarias a través de las 
cuales el mismo Dios se comunica con la 
humanidad. Cada etapa de este desarrollo 
aporta matices y distinciones que enriquecen 
nuestra comprensión de cómo articular 

adecuadamente estos dos órdenes del 
conocimiento.

San Agustín y los fundamentos patrísticos
	 La primera formulación sistemática de 
la metáfora de los dos libros la encontramos 
en San Agustín de Hipona, cuyo genio 
filosófico y teológico estableció muchos de 
los fundamentos del pensamiento cristiano 
occidental. En sus Comentarios sobre los 
Salmos, específicamente en el comentario al 
Salmo 45, Agustín introduce esta imagen con 
una claridad que resonará a través de los 
siglos: “Sea un libro para ti la página divina, 
para que escuches estas cosas; sea un libro 
para ti el orbe de la tierra, para que veas todo 
esto” (Enarraciones sobre los Salmos, 45, 7). Esta 
formulación inicial contiene ya los elementos 
esenciales de la metáfora: dos libros, ambos 
divinos en su origen, pero distintos en su 
modo de comunicación.
	 Lo que hace particularmente 
significativa la contribución agustiniana es la 
comprensión popular del libro de la naturaleza. 
Mientras que la lectura de las Escrituras 
requiere alfabetización —un privilegio 
escaso en la antigüedad tardía—, el libro 
del mundo lo “puede leer el más ignorante” 
(Enarraciones sobre los Salmos, 45, 7). Esta 
observación no es meramente sociológica, 
sino que apunta a una verdad teológica 
profunda: Dios no ha dejado a ningún ser 
humano sin testimonio de sí mismo. La 
creación misma constituye una forma de 
revelación universal, accesible a toda persona 
dotada de razón, independientemente de su 
acceso a la revelación especial contenida en 
las Escrituras.
	 En el Sermón 68, Agustín desarrolla 
esta intuición con notable poder retórico: “Es 
sin duda un gran libro la misma hermosura 
de la creación. Contempla, mira, lee su parte 
superior y su parte inferior. Dios no hizo 
letras de tinta mediante las cuales pudieras 



Quaerentibus

10

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

conocerlo; puso ante tus ojos estas mismas 
cosas que hizo”. La imagen de la creación 
como un texto sin letras de tinta subraya 
que el lenguaje de la naturaleza trasciende 
las barreras lingüísticas y culturales. Es un 
lenguaje universal inscrito en la estructura 
misma de la realidad, donde cada criatura 
constituye, por así decirlo, una palabra en el 
gran poema de la creación.
	 Esta comprensión agustiniana 
encuentra su fundamento bíblico en textos 
como el Libro de la Sabiduría, que afirma 
que “de la grandeza y hermosura de las 
criaturas se llega, por analogía, a contemplar 
a su Autor” (Sb 13, 5), y en la Carta a los 
Romanos, donde Pablo declara que “lo 
invisible de Dios, desde la creación del 
mundo, se deja ver a la inteligencia a través 
de sus obras” (Rm 1, 20). Agustín, con su 
profunda formación retórica y filosófica, 
transforma estas afirmaciones bíblicas en una 
metáfora sistemática que servirá de marco 
interpretativo para generaciones posteriores. 
Su genialidad reside en haber captado que la 
relación entre estos dos libros no es de simple 
yuxtaposición, sino de complementariedad 
ordenada a un único fin: el conocimiento y 
amor del Creador.

San Buenaventura y la explicación teológica
	 Si Agustín estableció los fundamentos 
de la metáfora, correspondió a San 
Buenaventura, el Doctor Seráfico (siglo XIII), 
proporcionar su explicación teológica más 
profunda. En un pasaje crucial de su obra 
sobre el misterio de la Trinidad, Buenaventura 
aborda directamente la cuestión que surge 
naturalmente de la afirmación agustiniana: si 
el libro de la naturaleza es accesible a todos 
y manifiesta claramente a su Autor, ¿por 
qué fue necesario el libro de las Escrituras? 
La respuesta del franciscano constituye una 
de las reflexiones más penetrantes sobre las 
consecuencias epistemológicas del pecado.

	 Según Buenaventura, “este doble 
testimonio era eficaz en el estado de 
naturaleza inocente, cuando este libro no 
era oscuro ni el ojo del hombre se había 
enturbiado” (Breviloquium, II, 12, 1). En el 
estado original de justicia, el ser humano 
poseía la capacidad de leer sin impedimentos 
el libro de la naturaleza, percibiendo en 
cada criatura el vestigio de su Creador y en 
sí mismo la imagen divina. Sin embargo, el 
pecado introdujo una doble oscuridad: por 
un lado, “el espejo se hizo enigmático”; por 
otro, “los oídos interiores de la inteligencia 
se han ensordecido” (Breviloquium, II, 12, 1). 
Esta formulación revela una comprensión 
profunda de cómo el desorden moral 
afecta las capacidades cognoscitivas del ser 
humano.
	 La profundidad del análisis 
bonaventuriano se manifiesta en su 
comprensión de que el problema no reside en 
el libro mismo —la naturaleza sigue siendo 
obra de Dios y, por tanto, intrínsecamente 
inteligible—, sino en la capacidad lectora 
del ser humano caído. Es como si el 
pecado hubiera producido una especie de 
dislexia espiritual que impide descifrar 
correctamente los signos divinos inscritos 
en la creación. Por ello, “la fecundidad de la 
Divina Providencia proveyó del testimonio 
de otro libro” (Breviloquium, II, 12, 1), las 
Sagradas Escrituras, que vienen a suplir esta 
deficiencia cognoscitiva.
	 En las Colaciones sobre el Hexamerón, 
Buenaventura profundiza esta reflexión desde 
una perspectiva más cósmica. El ser humano, 
afirma, tenía la misión de ser el sacerdote 
de la creación, aquel que “reconduciría” 
(Collationes in Hexaëmeron, XIII, 12) todas 
las criaturas a Dios a través de la alabanza 
y el conocimiento. Pero “cayendo el hombre, 
como hubiese perdido este conocimiento, no 
había quien las redujera a Dios” (Collationes 
in Hexaëmeron, XIII, 12). Las Escrituras vienen 
entonces no solo a restaurar la capacidad 



Quaerentibus

11

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

humana de lectura, sino a proporcionar 
“las metáforas de las cosas escritas en el 
libro del mundo”, ofreciendo así las claves 
hermenéuticas necesarias para una correcta 
interpretación de la naturaleza.
	 Esta explicación bonaventuriana tiene 
profundas implicaciones para comprender 
la relación entre ciencia y teología. No se 
trata de que la investigación natural sea 
inútil o engañosa, sino que necesita ser 
iluminada por una comprensión más amplia 
del lugar del ser humano en el cosmos y 
de su vocación última. La revelación no 
viene a sustituir el conocimiento natural, 
sino a sanarlo y elevarlo, proporcionando 
el marco interpretativo dentro del cual los 
descubrimientos científicos adquieren su 
pleno significado.

Raimundo Sibiuda y la unidad del autor
	 En el siglo XV, el teólogo catalán 
Raimundo Sibiuda llevó la metáfora de 
los dos libros a una nueva dimensión de 
sistematización en su obra “Theologia 
Naturalis sive Liber Creaturarum”. 
Su contribución principal consiste en 
haber desarrollado exhaustivamente las 
implicaciones de la unidad de autoría 
divina, extrayendo de ella consecuencias 
fundamentales para la relación entre 
conocimiento natural y revelado.
	 Sibiuda comienza estableciendo con 
claridad meridiana la distinción y relación 
entre ambos libros: “Dos son los libros que 
nos ha dado Dios: el libro de la totalidad 
de las criaturas o libro de la naturaleza, y el 
libro de las Sagradas Escrituras” (R. Sibiuda, 
Theologia Naturalis sive Liber Creaturarum, 
Prologus). Pero inmediatamente añade 
una precisión crucial: “El primer libro fue 
dado al hombre desde el principio, una 
vez creada la totalidad de las criaturas, ya 
que cualquier criatura no es sino una cierta 
letra escrita por el dedo de Dios” (ibid). Esta 

imagen de las criaturas como letras divinas 
no es meramente poética, sino que expresa 
una convicción metafísica profunda sobre la 
inteligibilidad intrínseca de lo real.
	 Lo verdaderamente innovador en 
Sibiuda es su insistencia en que “ambos 
libros provienen del mismo autor” y, por 
consiguiente, “concuerdan el uno con el 
otro y uno no contradice al otro” (ibid.). Esta 
afirmación, que podría parecer obvia, tiene 
implicaciones profundas. Si ambos libros 
tienen el mismo autor divino, entonces 
cualquier aparente contradicción entre ellos 
debe atribuirse a una deficiencia en nuestra 
lectura, no a los textos mismos. Dios, siendo 
la Verdad misma, no puede contradecirse; 
por tanto, la verdad descubierta por la 
investigación natural y la verdad revelada 
en las Escrituras deben, en última instancia, 
armonizarse.
	 Esta convicción sibiudana anticipa 
y fundamenta teológicamente lo que 
siglos después sería un principio básico 
para científicos creyentes: la investigación 
honesta de la naturaleza no puede conducir a 
conclusiones que contradigan la fe rectamente 
entendida. Al mismo tiempo, establece un 
criterio hermenéutico bidireccional: así como 
los descubrimientos sobre la naturaleza 
pueden ayudar a interpretar correctamente 
ciertos pasajes escriturísticos, las verdades 
de fe pueden proporcionar un horizonte de 
comprensión para los hallazgos científicos. 
	 La obra de Sibiuda, traducida a 
múltiples lenguas y defendida incluso 
por Montaigne, ejerció una influencia 
considerable en el pensamiento renacentista 
sobre la relación entre razón y fe.

Galileo y la modernidad temprana
	 Con Galileo Galilei nos encontramos 
en un momento crucial de la historia de la 
metáfora de los dos libros. El científico pisano 



Quaerentibus

12

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

no solo conocía y empleaba esta imagen 
tradicional, sino que la reformuló de manera 
decisiva para la nueva ciencia matematizada 
que estaba ayudando a crear. En sus escritos, 
particularmente en “Il Saggiatore” (1623) y 
en las célebres cartas copernicanas, Galileo 
articula una versión de la metáfora que 
incorpora los nuevos desarrollos de la 
filosofía natural matematizada.
	 La innovación galileana consiste en 
especificar el lenguaje en que está escrito el 
libro de la naturaleza: “La filosofía está escrita 
en este grandísimo libro que continuamente 
está abierto ante nuestros ojos (me refiero 
al universo), pero no se puede entender si 
antes no se aprende a entender la lengua y 
a conocer los caracteres en que está escrito. 
Está escrito en lengua matemática, y los 
caracteres son triángulos, círculos y otras 
figuras geométricas” (G. Galilei, Il Saggiatore, 
1623, pp. 171-172). Esta afirmación no es 
meramente metodológica; implica una tesis 
metafísica sobre la estructura matemática 
de la realidad que tendría profundas 
consecuencias para el desarrollo de la ciencia 
moderna.
	 En las cartas a Benedetto Castelli y 
a Cristina de Lorena, Galileo demuestra un 
manejo sofisticado de la tradición teológica, 
citando extensamente a San Agustín y otros 
Padres de la Iglesia. Su argumento central 
es que, dado que ambos libros proceden 
del mismo autor divino, no puede haber 
contradicción real entre ellos. Sin embargo, 
mientras “la Escritura no puede errar”, sí 
“podrían errar algunos de sus intérpretes 
y expositores” (G. Galilei, Carta a Benedetto 
Castelli, 21 de diciembre de 1613). Esta 
distinción entre el texto inspirado y su 
interpretación humana es crucial para su 
defensa del copernicanismo.
	 Galileo recupera y populariza la 
máxima atribuida al Cardenal Cesare Baronio: 
“la intención del Espíritu Santo es enseñarnos 

cómo se va al cielo, no cómo va el cielo” (G. 
Galilei, Carta a Cristina de Lorena, 1615). Pero 
va más allá al argumentar que, en cuestiones 
naturales que pueden ser investigadas por la 
razón y la experiencia, la interpretación de 
las Escrituras debe acomodarse a lo que la 
ciencia demuestra con certeza. Este principio 
hermenéutico, que parecería subordinar 
la Escritura a la ciencia, en realidad busca 
proteger la dignidad de ambas, evitando 
que la Biblia sea comprometida con teorías 
científicas que podrían resultar falsas.
	 El caso Galileo ilustra dramáticamente 
tanto las posibilidades como los peligros 
inherentes en la metáfora de los dos libros. 
Por un lado, muestra cómo esta imagen 
puede servir de marco para un diálogo 
constructivo entre ciencia y fe. Por otro, 
revela cómo las tensiones institucionales, los 
malentendidos hermenéuticos y las rigideces 
doctrinales pueden oscurecer esta armonía 
fundamental. Paradójicamente, como han 
señalado numerosos estudiosos, en este 
conflicto Galileo se mostró mejor teólogo que 
algunos teólogos profesionales, mientras que 
el Cardenal Belarmino exhibió, en ciertos 
aspectos, una comprensión más refinada del 
método científico que el propio Galileo.
	 La reformulación galileana de la 
metáfora tendría consecuencias duraderas. 
Al especificar que el libro de la naturaleza 
está escrito en caracteres matemáticos, 
Galileo no solo justificaba el nuevo método 
de la física matematizada, sino que planteaba 
nuevas preguntas sobre la relación entre 
la mente humana, capaz de matemáticas, 
y la estructura matemática del universo. 
Como veremos en la siguiente sección, estas 
cuestiones resonarían poderosamente en las 
reflexiones de pensadores posteriores, desde 
Newton hasta Einstein, y encontrarían ecos 
sorprendentes en la teología contemporánea.



Quaerentibus

13

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

Perspectivas contemporáneas

	 Este rico desarrollo histórico de la 
metáfora encuentra nuevas resonancias 
en el pensamiento contemporáneo. En 
efecto, los avances de la física moderna y 
la reflexión filosófica sobre las matemáticas 
han revitalizado la antigua intuición sobre 
los dos libros del Creador. Lejos de haber 
quedado obsoleta por el progreso científico, la 
metáfora de los dos libros ha demostrado una 
notable capacidad para iluminar cuestiones 
fundamentales que emergen precisamente 
en las fronteras más avanzadas del 
conocimiento. En esta sección examinaremos 
cómo dos figuras aparentemente dispares —
el teólogo Joseph Ratzinger (Benedicto XVI) 
y el físico Albert Einstein— convergen en 
intuiciones profundas sobre la naturaleza 
matemática de la realidad y su relación con 
la cuestión de Dios.

El lenguaje matemático como clave hermenéutica
	 En un discurso pronunciado el 6 
de abril de 2006, Benedicto XVI recupera 
explícitamente la metáfora galileana del 
libro de la naturaleza, pero la desarrolla en 
direcciones que el pisano apenas podría 
haber imaginado. “El gran Galileo dijo que 
Dios escribió el libro de la naturaleza con la 
forma del lenguaje matemático” (Benedicto 
XVI, 2006, párr. 15), recuerda el pontífice, 
para luego añadir que “[Galileo] estaba 
convencido de que Dios nos ha dado dos 
libros: el de la Sagrada Escritura y el de la 
naturaleza” (ibid.). Esta recuperación no es 
meramente histórica; Benedicto XVI la utiliza 
como punto de partida para una reflexión 
profunda sobre las implicaciones teológicas 
de la matematización de la naturaleza.
	 Lo que resulta particularmente 
significativo en el análisis de Ratzinger 
es su comprensión de que la matemática 
constituye “una invención del espíritu 

humano” (Benedicto XVI, 2006, párr. 16) 
la cual, sin embargo, resulta ser “la clave 
para comprender la naturaleza” (ibid.). Esta 
correspondencia entre una construcción 
mental abstracta y la estructura profunda de 
la realidad física plantea lo que él denomina 
una “coincidencia sorprendente” (ibid.). 
que requiere explicación. A diferencia de 
las concepciones pitagóricas o platónicas 
que hipostasían las entidades matemáticas, 
Ratzinger considera que la matemática no 
existe en un reino abstracto independiente, 
sino que es producto de la mente humana. 
Y precisamente esto hace más notable 
el enigma: ¿cómo es posible que estas 
construcciones mentales describan con tal 
precisión el comportamiento del universo 
físico?
	 La respuesta que propone Benedicto 
XVI retoma y actualiza la intuición 
fundamental de la metáfora de los dos libros. 
Si existe una “coincidencia entre la razón 
subjetiva” (Benedicto XVI, 2006, párr. 17) —
la matemática creada por la mente humana— 
y “la razón objetivada en la naturaleza” 
(ibid.), ello sugiere que “ambas tienen una 
misma fuente” (ibid.). Esta fuente común 
sería el Logos divino, la Razón creadora que 
ha estructurado tanto el universo físico como 
la mente humana capaz de comprenderlo. 
De este modo, la antigua metáfora del 
libro de la naturaleza adquiere una nueva 
profundidad: no se trata solo de que Dios 
haya “escrito” el universo, sino de que lo ha 
escrito en un lenguaje que la mente humana, 
creada a imagen divina, está singularmente 
capacitada para descifrar.
	 Esta perspectiva tiene implicaciones 
significativas para comprender la empresa 
científica desde una óptica teológica. La 
investigación científica no aparece como 
una actividad puramente secular o neutra, 
sino como una forma de participación en el 
pensamiento divino, una manera de “pensar 
los pensamientos de Dios después de Él”, 



Quaerentibus

14

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

como dijera Kepler. Cada ecuación que 
describe correctamente un fenómeno natural, 
cada ley física descubierta, constituiría así 
una forma de lectura del libro divino de la 
naturaleza. Esta visión confiere a la ciencia 
una dignidad casi sacral, al tiempo que la 
sitúa en un horizonte de sentido más amplio 
que el meramente pragmático o tecnológico.
	 Sin embargo, Ratzinger es cuidadoso 
en señalar que esta convergencia entre 
matemática y naturaleza “no se puede 
demostrar científicamente” (ibid.), sino 
que pertenece al orden de lo que es “más 
razonable”. No se trata de una prueba en el 
sentido de las demostraciones matemáticas 
o las verificaciones empíricas, sino de una 
inferencia hacia la mejor explicación, un 
argumento de conveniencia que apela a la 
coherencia global de nuestra comprensión 
de la realidad. Esta modestia epistemológica 
es crucial: la teología no pretende imponer 
sus conclusiones a la ciencia, sino ofrecer 
un marco interpretativo que dé cuenta de 
aspectos de la experiencia científica que la 
ciencia misma no puede explicar.

Einstein y el misterio de la comprensibilidad
	 Si desde el lado teológico Benedicto 
XVI reflexiona sobre las implicaciones de la 
matematización de la naturaleza, desde el 
lado científico encontramos en Albert Einstein 
una preocupación sorprendentemente 
convergente. En su correspondencia con 
Maurice Solovine, Einstein articula lo que 
considera el misterio fundamental que 
subyace a toda la empresa científica: “Lo 
eternamente incomprensible del mundo es 
su comprensibilidad” (A. Einstein, 1956, 
Documento 114). Esta formulación paradójica 
captura la perplejidad del científico ante 
el hecho de que el universo no solo exhiba 
orden, sino un orden accesible a la mente 
humana.
	 Einstein desarrolla esta intuición 

en una carta particularmente reveladora: 
“Te parecerá sorprendente que considere 
la comprensibilidad del mundo como 
un milagro o un misterio eterno. Pero 
ciertamente uno creería a priori que el mundo 
sería algo caótico, que el pensamiento no lo 
podría comprender en absoluto” (Einstein 
a Solovine, 1956, p. 102). El uso del término 
“milagro” (Wunder en alemán) no es casual; 
expresa el asombro genuino ante algo que 
trasciende aquello a lo que tendríamos 
derecho a esperar desde una perspectiva 
puramente naturalista.
	 Lo que Einstein encuentra 
particularmente notable es que, aunque “el 
hombre proponga los axiomas de la teoría”, 
el éxito de este procedimiento “supone por 
parte del mundo objetivo un alto grado 
de orden que de ningún modo estamos 
autorizados a esperar a priori” (ibid.). Esta 
observación toca el corazón del enigma: no es 
solo que el mundo exhiba regularidades, sino 
que estas regularidades sean precisamente 
del tipo que la mente humana puede captar 
y formalizar matemáticamente. Como 
señala Einstein, este “milagro se torna más 
y más evidente a medida que nuestros 
conocimientos aumentan” (ibid.), sugiriendo 
que el progreso científico, lejos de disipar el 
misterio, lo aumenta.
	 En otro pasaje notable, Einstein 
afirma que “la palabra religiosa es la que 
mejor expresa esta confianza en la naturaleza 
racional de la realidad” (Einstein a Solovine, 
1956, p. 131). Esta caracterización de la actitud 
científica fundamental como “religiosa” 
resulta especialmente significativa, viniendo 
de alguien que rechazaba las concepciones 
tradicionales de la religión. Para Einstein, 
la fe del científico en la inteligibilidad del 
universo constituye un acto cuasi-religioso, 
un compromiso que trasciende la evidencia 
empírica disponible. Sin esta “confianza”, 
añade, “la ciencia se convierte en algo carente 
de inspiración” (ibid.).



Quaerentibus

15

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

	 La convergencia entre las reflexiones 
de Benedicto XVI y Einstein resulta 
notable precisamente porque provienen de 
tradiciones intelectuales muy diferentes. 
Ambos reconocen en la correspondencia entre 
mente y naturaleza un dato fundamental 
que requiere explicación. Ambos ven en la 
matemática no solo una herramienta útil, 
sino una clave que revela algo profundo 
sobre la estructura de la realidad. Y ambos, 
cada uno desde su perspectiva, apuntan 
hacia una dimensión que trasciende lo 
meramente empírico sin por ello abandonar 
el compromiso con la racionalidad.
	 Esta convergencia sugiere que la 
metáfora de los dos libros, adecuadamente 
actualizada, ofrece recursos conceptuales 
valiosos para el diálogo contemporáneo entre 
ciencia y teología. No se trata de volver a 
confundir los planos al modo del concordismo, 
ni de establecer compartimentos estancos 
al estilo del discordismo. Se trata más bien 
de reconocer que la experiencia misma de 
hacer ciencia plantea preguntas —sobre 
el fundamento del orden natural, sobre la 
capacidad humana para conocer, sobre el 
sentido último de la empresa científica— 
que, sin dejar de ser legítimas, trascienden el 
método científico y requieren la colaboración 
de la reflexión filosófica y teológica.
	 La actualización contemporánea de 
la metáfora de los dos libros nos invita así a 
una nueva forma de articulación. Si el libro 
de la naturaleza está escrito en caracteres 
matemáticos, y si la mente humana está 
misteriosamente capacitada para leer estos 
caracteres, ello sugiere una profunda afinidad 
entre el espíritu humano y la estructura 
del cosmos. Esta afinidad, que la ciencia 
presupone pero no puede explicar, encuentra 
en la doctrina de la creación —tanto del 
cosmos como del ser humano a imagen de 
Dios— un marco interpretativo coherente 
y fecundo. Los dos libros, naturaleza y 
Escritura, convergen así en señalar hacia su 

Autor común, cada uno en su propio registro 
pero en fundamental armonía.

Conclusiones: Hacia una articulación 
fecunda

	 La convergencia entre la reflexión 
teológica de Benedicto XVI y las intuiciones 
filosóficas de Einstein sugiere que la metáfora 
de los dos libros, lejos de ser una reliquia 
del pasado, ofrece un marco interpretativo 
especialmente fecundo para el diálogo 
contemporáneo entre ciencia y fe. A lo largo 
de este recorrido histórico-conceptual, hemos 
podido constatar cómo esta antigua imagen 
ha demostrado una notable capacidad de 
adaptación y profundización, revelando 
en cada época nuevas dimensiones de la 
compleja relación entre el conocimiento 
natural y el revelado.
	 El análisis de los tres modelos 
epistemológicos propuestos por Dominique 
Lambert ha mostrado que tanto el 
concordismo como el discordismo, a pesar 
de sus buenas intenciones, empobrecen 
nuestra comprensión de la realidad al 
reducir su complejidad multidimensional. 
El concordismo, al confundir los planos, 
genera conflictos artificiales que dañan tanto 
a la ciencia como a la teología, mientras que 
el discordismo, en su afán de evitar todo 
conflicto, termina por negar las profundas 
preguntas que emergen en las fronteras 
del conocimiento científico. Frente a estas 
opciones insatisfactorias, el modelo de 
la articulación emerge como la vía más 
prometedora, precisamente porque respeta 
la especificidad metodológica de cada 
disciplina sin renunciar a la búsqueda de una 
comprensión integrada de la realidad.
	 La tradición cristiana, como hemos 
visto, ha desarrollado progresivamente esta 
intuición fundamental. Desde la formulación 
inicial de San Agustín, que reconocía 



Quaerentibus

16

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

en la creación una forma de revelación 
universal accesible a toda persona dotada 
de razón, hasta la explicación teológica de 
San Buenaventura sobre la necesidad de 
las Escrituras debido al oscurecimiento 
cognoscitivo producido por el pecado, la 
metáfora ha ido ganando en profundidad y 
sofisticación. La contribución de Raimundo 
Sibiuda, al insistir en la unidad de autoría 
divina y, por tanto, en la imposibilidad 
de contradicción real entre ambos libros, 
estableció un principio hermenéutico que 
mantiene su validez: cualquier aparente 
conflicto debe atribuirse a deficiencias en 
nuestra lectura, no a los textos mismos.
	 El caso de Galileo ilustra tanto las 
posibilidades como los peligros inherentes 
en la aplicación práctica de esta metáfora. 
Su especificación del lenguaje matemático 
como el idioma en que está escrito el 
libro de la naturaleza no solo justificó 
metodológicamente la nueva física, sino que 
planteó cuestiones filosóficas que resonarían 
durante siglos. Como hemos visto, estas 
cuestiones encuentran eco en las reflexiones 
contemporáneas sobre el “irrazonable éxito 
de las matemáticas” en la descripción del 
mundo físico, un enigma que la ciencia 
presupone pero no puede explicar desde sus 
propios recursos metodológicos.
	 Es aquí donde la actualización 
contemporánea de la metáfora revela su 
mayor fecundidad. La convergencia entre 
la especulación matemática humana y 
la estructura matemática del universo, 
ese “milagro” del que hablaba Einstein, 
encuentra en la doctrina de la creación un 
marco interpretativo coherente. Si tanto el 
cosmos como la mente humana proceden del 
mismo Logos creador, su mutua adecuación 
deja de ser un enigma inexplicable para 
convertirse en una consecuencia esperada. 
La metáfora de los dos libros nos recuerda así 
que la inteligibilidad del universo, lejos de 
ser un dato bruto que simplemente debemos 

aceptar, apunta hacia un fundamento racional 
que trasciende tanto a la mente humana como 
al cosmos material.
	 Esta perspectiva tiene implicaciones 
significativas para la práctica científica 
contemporánea. Primero, porque confiere 
a la investigación científica una dignidad 
que trasciende su utilidad pragmática: 
cada descubrimiento genuino constituye 
una forma de lectura del libro divino de la 
naturaleza. Segundo, porque sitúa a la ciencia 
en un horizonte de sentido más amplio, 
recordándole que las preguntas últimas 
sobre el porqué del orden cósmico y la 
capacidad humana para conocerlo requieren 
un tipo de reflexión que trasciende el método 
experimental. Tercero, porque sugiere que 
el diálogo entre ciencia y teología no es un 
lujo opcional o una concesión diplomática, 
sino una necesidad epistemológica para una 
comprensión integral de la realidad.
	 De cara al futuro, la metáfora de los 
dos libros ofrece recursos conceptuales 
valiosos para abordar los nuevos desafíos 
que plantean los desarrollos científicos 
contemporáneos. Las cuestiones sobre el 
origen del universo, la emergencia de la 
conciencia, los fundamentos de la ética en 
un mundo tecnológico, o los límites de la 
inteligencia artificial, requieren precisamente 
el tipo de diálogo interdisciplinar que esta 
metáfora facilita. No se trata de buscar 
concordancias forzadas ni de establecer 
territorios incomunicados, sino de reconocer 
que la realidad misma, en su riqueza y 
complejidad, demanda aproximaciones 
complementarias que respeten tanto el rigor 
del método científico como la profundidad 
de la reflexión teológica.
	 La metáfora de los dos libros nos 
invita, en definitiva, a superar las falsas 
dicotomías que empobrecen tanto a la ciencia 
como a la fe. Nos recuerda que la verdad es 
una, aunque los caminos para alcanzarla sean 



Quaerentibus

17

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

múltiples, y que el Autor de ambos libros 
no se contradice a sí mismo. En un tiempo 
marcado por la fragmentación del saber y 
la tentación del reduccionismo, esta antigua 
sabiduría ofrece una visión integradora 

que, sin negar las legítimas autonomías, 
señala hacia la fundamental unidad del 
conocimiento humano en su búsqueda de la 
verdad.



Quaerentibus

18

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

18

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

Referencias

Agustín de Hipona. (1964). Enarraciones sobre los Salmos (B. Martín Pérez, Trad.). Biblioteca de Autores Cristianos 
(obra original publicada ca. 415).

Agustín de Hipona. (1983). Sermones (L. Cilleruelo et al., trads.). Biblioteca de Autores Cristianos. (obra original 
publicada ca. 410).

Benedicto XVI. (2006, 6 de abril). Discurso del Santo Padre Benedicto XVI a los participantes en el congreso promovido 
con ocasión del XXI aniversario de la Jornada Mundial de la Juventud [Discurso]. Vaticano. https://www.vatican.
va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20060406_xxi-wyd.html.

Benedicto XVI. (2008, 16 de octubre). Discurso del Santo Padre Benedicto XVI a los participantes en un Congreso sobre 
el tema “confianza en la razón” con motivo del X aniversario de la encíclica “Fides et ratio” [Discurso]. Vaticano. 
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_
spe_20081016_x-fides-et-ratio.html.

Buenaventura. (1947). Breviloquio (L. Amorós et al., Trads.). Biblioteca de Autores Cristianos (obra original 
publicada ca. 1257).

Buenaventura. (1947). Colaciones sobre el Hexamerón. En Obras de San Buenaventura (Vol. 3, L. Amorós et al., 
Trads.). Biblioteca de Autores Cristianos (obra original publicada ca. 1273).

Einstein, A. (1987). Cartas a Maurice Solovine (M. Parés, trad.). Gauthier-Villars (obra original publicada en 1956).
Galilei, G. (1981). El ensayador (J. M. Revuelta, trad.). Sarpe (obra original publicada en 1623).
Galilei, G. (1994). Carta a Benedetto Castelli. En C. Solís & J. Sádaba (trads.), Cartas copernicanas (pp. 81-90). 

Alhambra Longman (obra original publicada en 1613).
Galilei, G. (1994). Carta a Cristina de Lorena. En C. Solís & J. Sádaba (Trads.), Cartas copernicanas (pp. 91-142). 

Alhambra Longman (obra original publicada en 1615).
Gould, S.J. (2000), Ciencia versus religión. Un falso conflicto, Ed. Crítica (obra original publicada en 1999).
Hawking, S. (1989). Historia del tiempo. Del big bang a los agujeros negros, Ed. Crítica (obra original publicada en 

1988).
Jaki, S.L. (2005, febrero). «Quello che Dio ha separato… Riflessioni sulla scienza e la religione», 21mo Secolo. 

Scienza e Tecnologia (febbraio 2005), pp. 39-43.
Juan Pablo II (1988, 1 de junio). Carta al padre George V. Coyne, Director del Observatorio astronómico vaticano. 

[Documento]. Vaticano. https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/letters/1988/documents/hf_
jp-ii_let_19880601_padre-coyne.html.

Lambert, D. (2002). Le figure del dialogo scienza-teologia: ostacoli e prospettive, en R. Martínez - J.J. Sanguineti, Dio 
e la natura, Armando Editore.

Lambert, D. (2006). Scienze e teologia. Figure di un dialogo, Città Nuova (cap. III: I tre modi di interazione delle 
scienze con la teologia, pp. 74-127) (obra original publicada en 1999).

Rovelli, C. (2014), La realtà non è come ci appare. La struttura elementare delle cose, Raffaello Cortina Editore.
Sibiuda, R. (1966). Theologia naturalis sive liber creaturarum. Friedrich Frommann Verlag. (Obra original publicada 

ca. 1436).
Sibiuda, R. (1963). Tratado del amor de las criaturas (A. Martínez, trad.). Altaya. (Obra original publicada ca. 1436).
Tecnos.


