«LA METAFORA DE LOS DOS LIBROS A LO LARGO DE LA
HISTORIA”

— P. Rafael Pascual, LC*

* Doctor en Filosofia por la Universidad Gregoriana (1996). Director del Mdster en
Ciencia y Fe, desde el 2002, y Ex-Director del Instituto Ciencia y Fe (2010-2019 y
2021-2024), del Ateneo Pontificio Regina Apostolorum, en Roma, Italia.

Resumen

Este articulo examina la metédfora de los dos libros —el libro de la naturaleza y el libro de las
Sagradas Escrituras— como marco hermenéutico privilegiado para comprender la relacién
entre ciencia y teologfa. A través de un andlisis histérico-conceptual que rastrea el desarrollo
de esta metdfora desde San Agustin hasta las reflexiones contempordneas de Albert Einstein y
Benedicto XVI, se argumenta que el aparente conflicto entre conocimiento natural y revelado
surge de unainadecuada comprension de los niveles epistemolégicos involucrados. El estudio
adopta como hilo conductor la tipologia propuesta por Dominique Lambert, examinando
criticamente tres modelos de relacién: el concordismo, que confunde los planos y genera
conflicto; el discordismo, que los separa radicalmente; y la articulacién, que mantiene la
distincién sin renunciar al didlogo. El andlisis revela que la tradicion cristiana, desde los
Padres de la Iglesia hasta pensadores modernos como Georges Lemaitre, ha desarrollado
consistentemente una visién que reconoce la autonomia metodolégica de cada campo sin
negar su complementariedad fundamental. La investigacién muestra cémo la explicacién
de San Buenaventura sobre la necesidad de ambos libros —debido al oscurecimiento de la
capacidad humana tras el pecado— y la intuicién de Raimundo Sibiuda sobre la unidad del
autor divino, anticipan soluciones a debates contemporaneos. El articulo concluye que la
metdfora de los dos libros, lejos de ser una reliquia histérica, ofrece recursos conceptuales
especialmente fecundos para superar falsas dicotomias y articular una visién integrada del
conocimiento que respete tanto las exigencias del método cientifico como la especificidad de
la revelacion teolégica.

Palabras clave: epistemologfa de la ciencia, teologia natural, hermenéutica, filosofia medieval,
didlogo ciencia-religion.




QUAERENTIBUS

Introduccion

El debate contempordneo sobre la
relacién entre ciencia y religion se encuentra
frecuentemente atrapado en una polarizacién
estéril que opone el conocimiento cientifico
a la fe religiosa como si fueran empresas
mutuamente excluyentes. Esta dicotomia,
alimentada tanto por fundamentalismos
religiosos como por reduccionismos
cientificistas, oscurece la rica tradicién de
didlogo que ha caracterizado histéricamente
el encuentro entre la investigacién natural y
la reflexién teoldgica. En el contexto actual,
donde los avances cientificos plantean
preguntas cada vez mads profundas sobre
la naturaleza de la realidad y el lugar del
ser humano en el cosmos, resulta urgente
recuperar marcos conceptuales que permitan

una articulacion fecunda entre estos dominios
del saber.

Entre los diversos enfoques que la
tradicion filoséfica occidental ha desarrollado
para pensar esta relacién, la metafora de los
dos libros —el libro de la naturaleza y el libro
de las Sagradas Escrituras— emerge como un
recurso hermenéutico de particular riqueza y
actualidad. Esta imagen, que encuentra sus
raices en el pensamiento patristico y alcanza
elaboraciones sofisticadas en el periodo
medieval, propone que tanto la creacién
como la revelacién constituyen formas
complementarias a través de las cuales la
divinidad se manifiesta al intelecto humano.
Lejos de ser una mera figura retdrica, esta
metdfora articula una comprensién profunda
de los distintos 6rdenes del conocimiento y
sus respectivas autonomias, al tiempo que
sefiala hacia su fundamental unidad en el
origen divino.

El presente articulo se propone examinar
el desarrollo histérico y las implicaciones
epistemoldgicas de esta metdfora, desde sus
formulacionespatristicashastasusresonancias
en el pensamiento contempordneo. Para

TEoLoGiA Y CIENCIAS

ello, adoptaremos como hilo conductor la
tipologia propuesta por Dominique Lambert,
que distingue tres modelos fundamentales
en la relaciéon entre ciencia y teologia: el
concordismo, el discordismo y la articulacion.
A través del andlisis de figuras clave como
San Agustin, San Buenaventura, Raimundo
Sibiuda y Galileo Galilei, mostraremos
como la tradicion cristiana ha elaborado
una visiéon matizada que reconoce tanto la
especificidad metodolégica de cada campo
como su complementariedad en la bisqueda
de la verdad. Finalmente, exploraremos
cOomo esta antigua sabiduria encuentra ecos
sorprendentes enreflexiones contemporaneas
sobre la naturaleza matemadtica de la realidad
y el enigma de su comprensibilidad.

Modelos epistemoldgicos de relacion

Para comprender adecuadamente
la riqueza de la metédfora de los dos libros,
es necesario primero examinar los diversos
modelosepistemolégicosquehanconfigurado
histéricamente la relacién entre ciencia y
teologia. Dominique Lambert, filésofo de
las ciencias de la Universidad de Namur,
ha propuesto una tipologia iluminadora
que distingue tres figuras fundamentales: el
concordismo, el discordismo y la articulaciéon
(cf. Lambert 1999, 2002). Cada uno de estos
modelos responde a wuna comprensién
particular de los niveles de realidad y de las
competencias propias de cada disciplina,
generando  consecuencias  radicalmente
distintas para el didlogo entre el conocimiento
natural y el revelado.

El concordismo: la confusion de los planos

El primer modelo, que Lambert

denomina concordismo, se caracteriza por
situar la ciencia y la teologia en un mismo
plano

epistemolégico, como si ambas




QUAERENTIBUS

disciplinas operaran con los mismos métodos
y se refirieran al mismo tipo de objetos. Esta
confusién de niveles genera inevitablemente
una situacién de competencia donde cada
campo reivindica para si el monopolio
de la verdad sobre cuestiones que, en
realidad, trascienden sus respectivas
competencias. El concordismo se manifiesta
histéricamente desde ambas orillas del
supuesto conflicto, adoptando formas que,
aunque aparentemente opuestas, comparten
la misma falacia fundamental.

Desde el dambito teoldgico, el
concordismo  exegético encuentra su
expresion paradigmadtica en el debate anti-
copernicano del siglo XVII. La condena de
la teoria heliocéntrica y el proceso a Galileo
ilustran dramdticamente las consecuencias de
interpretar las Escrituras como si contuvieran
ensefianzas de cardcter astronémico. El error
fundamental no residia en la defensa de la
autoridad biblica, sino en la extrapolacién
indebida de su mensaje salvifico hacia
cuestiones de filosofia natural. De manera
andloga, el creacionismo contempordneo,
particularmente influyente en ciertos sectores
del protestantismo norteamericano, perpetta
este mismo error categorial al oponer el relato
del Génesis alateoriaevolutiva, como siambos
textos —el biblico y el cientifico— operaran
en el mismo registro epistemolégico.

Por su parte, desde el dambito
cientifico, el concordismo adopta la forma
de un mnaturalismo que pretende extraer
conclusiones metafisicas o teoldgicas a
partir de teorias cientificas. Figuras como
Carl Sagan, Stephen Hawking, Richard
Dawkins o Lawrence Krauss ejemplifican
esta tendencia cuando, trascendiendo los
limites metodolégicos de sus disciplinas,
proclaman que los avances cientificos han
vuelto superflua la “hipétesis de Dios”. La
afirmacién de Hawking sobre un universo
autocontenido que “no tendria nada que ver
con un creador” (Hawking, 1989), constituye

TeorLogia Yy CIENCIAS

un salto epistemoldgico tan ilegitimo como el
de quienes pretenden encontrar en la Biblia
un tratado de cosmologfa.

La valoracién critica del concordismo
revela que, a pesar de sus evidentes
deficiencias, contiene un elemento de verdad
que no debe ser desestimado. Como sefiala
Lambert, estemodeloreconoceacertadamente
que la teologia se refiere también al mundo
empirico y que Dios actda en la historia.
La doctrina cristiana de la creacién y, mads
radicalmente, el misterio de la Encarnacién,
afirman la presencia y accién divinas en el
orden temporal. El error del concordismo no
reside en afirmar esta conexién, sino en no
distinguir adecuadamente los niveles en que
opera cada disciplina y los métodos que les
son propios.

El discordismo: la separacion radical

En reaccién al conflicto generado por
el concordismo, surge el modelo opuesto
que Lambert denomina discordismo. Esta
aproximacién establece una separaciéon tan
radical entre ciencia y teologia que niega
cualquier posibilidad de didlogo o influencia
mutua. Seguin esta vision, nos encontrariamos
ante dos magisterios que no solo no se
solapan, sino que carecen de cualquier
punto de contacto. El discordismo promete
resolver el problema del conflicto mediante
una estrategia de compartimentalizacién que
asigna a cada disciplina su propio territorio,
vedando cualquier intento de comunicacién
transfronteriza.

El ejemplo mads influyente de esta
posiciéon lo encontramos en el principio
NOMA (“Non-Overlapping Magisteria”)
propuesto por el paleontélogo Stephen
Jay Gould (Gould, 2000). Segin Gould, “la
ciencia obtiene la edad de las rocas [the age of
rocks], y la religion el estremecimiento de las
edades [the rock of ages]”, estableciendo una
division del trabajo que pareceria resolver




QUAERENTIBUS

definitivamente cualquier posibilidad de
conflicto. La ciencia se ocuparfa del reino
empirico —de qué estd hecho el universo y
cémo funciona—, mientras que la religién
atenderia a las cuestiones de significado
altimo y valor moral. Esta separacién
encuentra eco en la famosa distincién,
atribuida al Cardenal Baronio y popularizada
por Galileo, segtin la cual “la intencién del
Espiritu Santo era ensefiarnos cémo se va al
cielo y no cémo va el cielo”.

Un ejemplo particularmente
ilustrativo del discordismo lo ofrece la figura
del Padre Stanley Jaki, quien, reaccionando
contra el concordismo prevalente en
su contexto norteamericano, defendia
vehementemente la separacion entre ciencia
y religién. Su inversién del texto biblico sobre
el matrimonio —"lo que Dios ha separado,
que no lo una el hombre”— expresa
graficamente esta conviccion (cf. Jaki, 2005).
De manera similar, Georges Lemaitre, uno de
los padres de la teoria del Big Bang, mantuvo
una cuidadosa distincién entre su trabajo
cientifico y su vocacién sacerdotal, insistiendo
tanto ante Einstein como ante Pio XII en que
la cosmologfa fisica no debfa confundirse con
afirmaciones teoldgicas sobre la creacion (cf.
Rovelli, 2014, pp. 175-179).

Sin embargo, el discordismo,
en su intento de evitar los errores del
concordismo, genera sus propios problemas
epistemolégicos y teolégicos. Desde la
perspectiva epistemoldgica, esta separacion
radical ignora las profundas cuestiones
filoséficas que emergen en las fronteras de
la ciencia y que claman por una reflexién
que trasciende el método empirico. Desde la
perspectiva teoldgica, el discordismo puede
conducir a una forma de deismo que relega a
Dios al papel de un relojero distante, negando
la doctrina de la providenciay lacomprension
de la creacion como relacién continua.
Como advierte Benedicto XVI, cuando
la investigaciéon cientifica se desvincula

TEoLoGiA Y CIENCIAS

completamente de toda consideracién ética
o metafisica, puede derivar hacia formas
peligrosas de manipulacién de la naturaleza
y del ser humano mismo (Benedicto XVI,
2008).

La articulacion: distincién sin separacion

El tercer modelo, que Lambert
denomina articulacion, representa una via
media que busca superar las limitaciones
tanto del concordismo como del discordismo.
Esta aproximaciéon, que encuentra su
expresion filoséfica en la obra de Jacques
Maritain “Distinguir para unir”, mantiene
la especificidad epistemolégica de cada
disciplina mientras afirma la posibilidad
y necesidad de un didlogo fecundo entre
ellas. La articulaciéon reconoce que ciencia
y teologia operan en niveles distintos de la
realidad y emplean métodos diversos, pero
rechaza que esta distinciéon implique una
incomunicacién absoluta.

Este modelo encuentra un respaldo
autorizado en el magisterio de Juan Pablo
II, particularmente en su carta al director del
Observatorio Vaticano, George Coyne, donde
afirma la necesidad de “una relacién comun
interactiva en la que cada disciplina conserve
su propia integridad, atiin manteniéndose
radicalmente abierta a los descubrimientos e
intuiciones de la otra” (Juan Pablo II, 1988).
Esta formulacién captura la esencia de la
articulacién: ni confusién ni separacion,
sino distincion en el didlogo. La autonomia
legitima de las realidades temporales,
afirmada por el Concilio Vaticano II (cf. GS
36), no implica su independencia absoluta
respecto al orden de la creacién y la finalidad
ultima del ser humano.

La articulacién reconoce que entre los
dominios de la ciencia empirica y la teologia
revelada existe una “tercera via”: la filosofia,
que sirve como puente y mediaciéon. Las
grandes cuestiones que emergen enlos limites




QUAERENTIBUS

de la investigacion cientifica —el origen del
universo, la naturaleza de la conciencia,
el fundamento de las leyes naturales—
requieren una reflexién que, sin abandonar
el rigor racional, trasciende el método
experimental. De manera similar, la teologia,
para expresar adecuadamente su mensaje en
cada época, necesita entrar en didlogo con la
comprension cientifica del mundo, no para
derivar de ella sus verdades fundamentales,
sino para articularlas de manera inteligible y
relevante.

Es precisamente en este contexto
de articulacién donde la metdfora de los
dos libros revela su mdxima fecundidad.
Al presentar tanto la naturaleza como la
Escritura como obras del mismo Autor divino,
esta imagen afirma simultdneamente su
distincién y su fundamental armonia. Como
desarrollaremos en las siguientes secciones,
esta intuicién, presente desde los Padres de
la Iglesia, ofrece recursos conceptuales de
sorprendente actualidad para superar las
falsas dicotomias que empobrecen tanto a la
ciencia como a la teologfa.

Desarrollo historico de la metafora

Habiendo establecido el marco
conceptual para comprender las diversas
aproximaciones a la relacién ciencia-teologia,
podemos ahora rastrear como la metafora de
los dos libros ha sido desarrollada a lo largo
de la tradicién cristiana, desde los Padres de
la Iglesia hasta el umbral de la modernidad.
Este recorrido histérico no constituye
un mero ejercicio de erudicién, sino que
revela la progresiva profundizacién en
una intuicién fundamental: que la realidad
creada y la palabra revelada constituyen
dos formas complementarias a través de las
cuales el mismo Dios se comunica con la
humanidad. Cada etapa de este desarrollo
aporta matices y distinciones que enriquecen
nuestra comprension de cémo articular

TeorLogia Yy CIENCIAS

adecuadamente estos dos O6rdenes del

conocimiento.

San Agustin y los fundamentos patristicos

La primera formulacién sistemadtica de
la metafora de los dos libros la encontramos
en San Agustin de Hipona, cuyo genio
filoséfico y teolégico establecié muchos de
los fundamentos del pensamiento cristiano
occidental. En sus Comentarios sobre los
Salmos, especificamente en el comentario al
Salmo 45, Agustin introduce esta imagen con
una claridad que resonara a través de los
siglos: “Sea un libro para ti la pagina divina,
para que escuches estas cosas; sea un libro
para ti el orbe de la tierra, para que veas todo
esto” (Enarraciones sobre los Salmos, 45, 7). Esta
formulacién inicial contiene ya los elementos
esenciales de la metéfora: dos libros, ambos
divinos en su origen, pero distintos en su
modo de comunicacién.

Lo que hace particularmente
significativa la contribucién agustiniana es la
comprensiénpopular dellibro delanaturaleza.
Mientras que la lectura de las Escrituras
requiere alfabetizacion —un privilegio
escaso en la antigiiedad tardia—, el libro
del mundo lo “puede leer el mds ignorante”
(Enarraciones sobre los Salmos, 45, 7). Esta
observaciéon no es meramente socioldgica,
sino que apunta a una verdad teoldgica
profunda: Dios no ha dejado a ningtn ser
humano sin testimonio de si mismo. La
creacién misma constituye una forma de
revelacién universal, accesible a toda persona
dotada de razén, independientemente de su
acceso a la revelacién especial contenida en
las Escrituras.

En el Sermén 68, Agustin desarrolla
esta intuicién con notable poder retérico: “Es
sin duda un gran libro la misma hermosura
de la creaciéon. Contempla, mira, lee su parte
superior y su parte inferior. Dios no hizo
letras de tinta mediante las cuales pudieras




QUAERENTIBUS

conocerlo; puso ante tus ojos estas mismas
cosas que hizo”. La imagen de la creacién
como un texto sin letras de tinta subraya
que el lenguaje de la naturaleza trasciende
las barreras lingiifsticas y culturales. Es un
lenguaje universal inscrito en la estructura
misma de la realidad, donde cada criatura
constituye, por asi decirlo, una palabra en el
gran poema de la creacion.

Esta comprension agustiniana
encuentra su fundamento biblico en textos
como el Libro de la Sabiduria, que afirma
que “de la grandeza y hermosura de las
criaturas se llega, por analogia, a contemplar
a su Autor” (Sb 13, 5), y en la Carta a los
Romanos, donde Pablo declara que “lo
invisible de Dios, desde la creacién del
mundo, se deja ver a la inteligencia a través
de sus obras” (Rm 1, 20). Agustin, con su
profunda formacién retérica y filosdfica,
transforma estas afirmaciones biblicas en una
metdfora sistemdtica que servird de marco
interpretativo para generaciones posteriores.
Su genialidad reside en haber captado que la
relacion entre estos dos libros no es de simple
yuxtaposicion, sino de complementariedad
ordenada a un tnico fin: el conocimiento y
amor del Creador.

San Buenaventura y la explicacion teolégica

Si Agustin estableci6 los fundamentos
de la metdfora, correspondi6 a San
Buenaventura, el Doctor Serafico (siglo XIII),
proporcionar su explicacién teolégica mds
profunda. En un pasaje crucial de su obra
sobre el misterio dela Trinidad, Buenaventura
aborda directamente la cuestion que surge
naturalmente de la afirmacién agustiniana: si
el libro de la naturaleza es accesible a todos
y manifiesta claramente a su Autor, ;por
qué fue necesario el libro de las Escrituras?
La respuesta del franciscano constituye una
de las reflexiones mds penetrantes sobre las
consecuencias epistemoldgicas del pecado.

TEoLoGiA Y CIENCIAS

Segin Buenaventura, “este doble
testimonio era eficaz en el estado de
naturaleza inocente, cuando este libro no
era oscuro ni el ojo del hombre se habia
enturbiado” (Breviloguium, 11, 12, 1). En el
estado original de justicia, el ser humano
poseia la capacidad de leer sin impedimentos
el libro de la naturaleza, percibiendo en
cada criatura el vestigio de su Creador y en
si mismo la imagen divina. Sin embargo, el
pecado introdujo una doble oscuridad: por
un lado, “el espejo se hizo enigmatico”; por
otro, “los oidos interiores de la inteligencia
se han ensordecido” (Breviloquium, 11, 12, 1).
Esta formulacién revela una comprension
profunda de cémo el desorden moral
afecta las capacidades cognoscitivas del ser
humano.

La  profundidad del  andlisis
bonaventuriano se manifiesta en su
comprension de que el problema no reside en
el libro mismo —la naturaleza sigue siendo
obra de Dios y, por tanto, intrinsecamente
inteligible—, sino en la capacidad lectora
del ser humano caido. Es como si el
pecado hubiera producido una especie de
dislexia espiritual que impide descifrar
correctamente los signos divinos inscritos
en la creacidn. Por ello, “la fecundidad de la
Divina Providencia provey6 del testimonio
de otro libro” (Breviloquium, 1I, 12, 1), las
Sagradas Escrituras, que vienen a suplir esta
deficiencia cognoscitiva.

En las Colaciones sobre el Hexameron,
Buenaventuraprofundizaestareflexiéondesde
una perspectiva mds césmica. El ser humano,
afirma, tenia la misién de ser el sacerdote
de la creacién, aquel que “reconduciria”
(Collationes in Hexaémeron, XIII, 12) todas
las criaturas a Dios a través de la alabanza
y el conocimiento. Pero “cayendo el hombre,
como hubiese perdido este conocimiento, no
habia quien las redujera a Dios” (Collationes
in Hexaémeron, X111, 12). Las Escrituras vienen
entonces no solo a restaurar la capacidad




QUAERENTIBUS

humana de lectura, sino a proporcionar
“las metdforas de las cosas escritas en el
libro del mundo”, ofreciendo asi las claves
hermenéuticas necesarias para una correcta
interpretacion de la naturaleza.

Esta explicacién bonaventuriana tiene
profundas implicaciones para comprender
la relaciéon entre ciencia y teologia. No se
trata de que la investigacion natural sea
inatil o engafiosa, sino que necesita ser
iluminada por una comprensién mds amplia
del lugar del ser humano en el cosmos y
de su vocacién ultima. La revelacion no
viene a sustituir el conocimiento natural,
sino a sanarlo y elevarlo, proporcionando
el marco interpretativo dentro del cual los
descubrimientos cientificos adquieren su
pleno significado.

Raimundo Sibiuda y la unidad del autor

En el siglo XV, el tedlogo cataldn
Raimundo Sibiuda llevé la metéfora de
los dos libros a una nueva dimensiéon de

sistematizacion en su obra “Theologia
Naturalis sive  Liber = Creaturarum”.
Su contribucién principal consiste en

haber desarrollado exhaustivamente las
implicaciones de la unidad de autoria
divina, extrayendo de ella consecuencias
fundamentales para la relacién entre
conocimiento natural y revelado.

Sibiuda comienza estableciendo con
claridad meridiana la distincién y relacién
entre ambos libros: “Dos son los libros que
nos ha dado Dios: el libro de la totalidad
de las criaturas o libro de la naturaleza, y el
libro de las Sagradas Escrituras” (R. Sibiuda,
Theologia Naturalis sive Liber Creaturarum,
Prologus). Pero inmediatamente afade

una precisién crucial: “El primer libro fue
dado al hombre desde el principio, una
vez creada la totalidad de las criaturas, ya
que cualquier criatura no es sino una cierta
letra escrita por el dedo de Dios” (ibid). Esta

TEoLoGiA Y CIENCIAS

imagen de las criaturas como letras divinas
no es meramente poética, sino que expresa
una convicciéon metafisica profunda sobre la
inteligibilidad intrinseca de lo real.

Lo verdaderamente innovador en
Sibiuda es su insistencia en que “ambos
libros provienen del mismo autor” y, por
consiguiente, “concuerdan el uno con el
otro y uno no contradice al otro” (ibid.). Esta
afirmacién, que podria parecer obvia, tiene
implicaciones profundas. Si ambos libros
tienen el mismo autor divino, entonces
cualquier aparente contradiccién entre ellos
debe atribuirse a una deficiencia en nuestra
lectura, no a los textos mismos. Dios, siendo
la Verdad misma, no puede contradecirse;
por tanto, la verdad descubierta por la
investigacion natural y la verdad revelada
en las Escrituras deben, en tltima instancia,
armonizarse.

Esta conviccién sibiudana anticipa
y fundamenta teolégicamente lo que
siglos después serfa un principio bdsico
para cientificos creyentes: la investigacién
honesta de la naturaleza no puede conducir a
conclusiones que contradigan la fe rectamente
entendida. Al mismo tiempo, establece un
criterio hermenéutico bidireccional: asi como
los descubrimientos sobre la naturaleza
pueden ayudar a interpretar correctamente
ciertos pasajes escrituristicos, las verdades
de fe pueden proporcionar un horizonte de
comprension para los hallazgos cientificos.

La obra de Sibiuda, traducida a
multiples lenguas y defendida incluso
por Montaigne, ejerci6 una influencia
considerable en el pensamiento renacentista
sobre la relacién entre razén y fe.

Galileo y la modernidad temprana

Con Galileo Galilei nos encontramos
en un momento crucial de la historia de la
metdfora de los dos libros. El cientifico pisano




QUAERENTIBUS

no solo conocfa y empleaba esta imagen
tradicional, sino que la reformul6 de manera
decisiva para la nueva ciencia matematizada
que estaba ayudando a crear. En sus escritos,
particularmente en “Il Saggiatore” (1623) y
en las célebres cartas copernicanas, Galileo
articula una versién de la metdfora que
incorpora los nuevos desarrollos de la
filosoffa natural matematizada.

La innovacién galileana consiste en
especificar el lenguaje en que estd escrito el
libro de la naturaleza: “La filosofia estd escrita
en este grandisimo libro que continuamente
estd abierto ante nuestros ojos (me refiero
al universo), pero no se puede entender si
antes no se aprende a entender la lengua y
a conocer los caracteres en que estd escrito.
Estd escrito en lengua matemadtica, y los
caracteres son tridngulos, circulos y otras
figuras geométricas” (G. Galilei, Il Saggiatore,
1623, pp. 171-172). Esta afirmacién no es
meramente metodoldgica; implica una tesis
metaffsica sobre la estructura matemdtica
de la realidad que tendria profundas
consecuencias para el desarrollo de la ciencia
moderna.

En las cartas a Benedetto Castelli y
a Cristina de Lorena, Galileo demuestra un
manejo sofisticado de la tradicién teoldgica,
citando extensamente a San Agustin y otros
Padres de la Iglesia. Su argumento central
es que, dado que ambos libros proceden
del mismo autor divino, no puede haber
contradiccién real entre ellos. Sin embargo,
mientras “la Escritura no puede errar”, si
“podrian errar algunos de sus intérpretes
y expositores” (G. Galilei, Carta a Benedetto
Castelli, 21 de diciembre de 1613). Esta
distincién entre el texto inspirado y su
interpretaciéon humana es crucial para su
defensa del copernicanismo.

Galileo recupera y populariza la

maxima atribuida al Cardenal Cesare Baronio:
tribuidaal Cardenal C B

“la intencién del Espiritu Santo es ensefiarnos

TEoLoGiA Y CIENCIAS

cOmo se va al cielo, no cémo va el cielo” (G.
Galilei, Carta a Cristina de Lorena, 1615). Pero
va mds alld al argumentar que, en cuestiones
naturales que pueden ser investigadas por la
razén y la experiencia, la interpretacién de
las Escrituras debe acomodarse a lo que la
ciencia demuestra con certeza. Este principio
hermenéutico, que pareceria subordinar
la Escritura a la ciencia, en realidad busca
proteger la dignidad de ambas, evitando
que la Biblia sea comprometida con teorias
cientificas que podrian resultar falsas.

El caso Galileo ilustra dramdaticamente
tanto las posibilidades como los peligros
inherentes en la metéfora de los dos libros.
Por un lado, muestra como esta imagen
puede servir de marco para un didlogo
constructivo entre ciencia y fe. Por otro,
revela como las tensiones institucionales, los
malentendidos hermenéuticos y las rigideces
doctrinales pueden oscurecer esta armonia
fundamental. Paradéjicamente, como han
senalado numerosos estudiosos, en este
conflicto Galileo se mostré mejor tedlogo que
algunos tedlogos profesionales, mientras que
el Cardenal Belarmino exhibid, en ciertos
aspectos, una comprensién mds refinada del
método cientifico que el propio Galileo.

La reformulacién galileana de la
metdfora tendria consecuencias duraderas.
Al especificar que el libro de la naturaleza
estd escrito en caracteres matematicos,
Galileo no solo justificaba el nuevo método
de la fisica matematizada, sino que planteaba
nuevas preguntas sobre la relaciéon entre
la mente humana, capaz de matemdticas,
y la estructura matemadtica del universo.
Como veremos en la siguiente seccién, estas
cuestiones resonarian poderosamente en las
reflexiones de pensadores posteriores, desde
Newton hasta Einstein, y encontrarian ecos
sorprendentes en la teologfa contempordnea.




QUAERENTIBUS

Perspectivas contemporaneas

Este rico desarrollo histérico de la
metdfora encuentra nuevas resonancias
en el pensamiento contempordneo. En
efecto, los avances de la fisica moderna y
la reflexién filoséfica sobre las matemadticas
han revitalizado la antigua intuicién sobre
los dos libros del Creador. Lejos de haber
quedado obsoleta por el progreso cientifico, la
metdafora de los dos libros ha demostrado una
notable capacidad para iluminar cuestiones
fundamentales que emergen precisamente
en las fronteras mds avanzadas del
conocimiento. En esta seccion examinaremos
cémo dos figuras aparentemente dispares —
el te6logo Joseph Ratzinger (Benedicto XVI)
y el fisico Albert Einstein— convergen en
intuiciones profundas sobre la naturaleza
matemadtica de la realidad y su relaciéon con
la cuestién de Dios.

El lenguaje matemdtico como clave hermenéutica

En un discurso pronunciado el 6
de abril de 2006, Benedicto XVI recupera
explicitamente la metdfora galileana del
libro de la naturaleza, pero la desarrolla en
direcciones que el pisano apenas podria
haber imaginado. “El gran Galileo dijo que
Dios escribi6 el libro de la naturaleza con la
forma del lenguaje matemadtico” (Benedicto
XVI, 2006, pdrr. 15), recuerda el pontifice,
para luego afiadir que “[Galileo] estaba
convencido de que Dios nos ha dado dos
libros: el de la Sagrada Escritura y el de la
naturaleza” (ibid.). Esta recuperacién no es
meramente historica; Benedicto XVI la utiliza
como punto de partida para una reflexion
profunda sobre las implicaciones teoldgicas
de la matematizacién de la naturaleza.

Lo que resulta particularmente
significativo en el andlisis de Ratzinger
es su comprensiéon de que la matemadtica
constituye “una invencién del espiritu

TEoLoGiA Y CIENCIAS

humano” (Benedicto XVI, 2006, pérr. 16)
la cual, sin embargo, resulta ser “la clave
para comprender la naturaleza” (ibid.). Esta
correspondencia entre una construccién
mental abstracta y la estructura profunda de
la realidad fisica plantea lo que él denomina
una “coincidencia sorprendente” (ibid.).
que requiere explicacién. A diferencia de
las concepciones pitagéricas o platénicas
que hipostasfan las entidades matematicas,
Ratzinger considera que la matemadtica no
existe en un reino abstracto independiente,
sino que es producto de la mente humana.
Y precisamente esto hace mds notable
el enigma: ;cOmo es posible que estas
construcciones mentales describan con tal
precisiéon el comportamiento del universo
tisico?

La respuesta que propone Benedicto
XVI retoma y actualiza la intuicién
fundamental de la metafora de los dos libros.
Si existe una “coincidencia entre la razén
subjetiva” (Benedicto XVI, 2006, parr. 17) —
la matematica creada por la mente humana—
y “la razén objetivada en la naturaleza”
(ibid.), ello sugiere que “ambas tienen una
misma fuente” (ibid.). Esta fuente comun
seria el Logos divino, la Razén creadora que
ha estructurado tanto el universo fisico como
la mente humana capaz de comprenderlo.
De este modo, la antigua metédfora del
libro de la naturaleza adquiere una nueva
profundidad: no se trata solo de que Dios
haya “escrito” el universo, sino de que lo ha
escrito en un lenguaje que la mente humana,
creada a imagen divina, estd singularmente
capacitada para descifrar.

Esta perspectiva tiene implicaciones
significativas para comprender la empresa
cientifica desde una Optica teoldgica. La
investigacion cientifica no aparece como
una actividad puramente secular o neutra,
sino como una forma de participacién en el
pensamiento divino, una manera de “pensar
los pensamientos de Dios después de El”,




QUAERENTIBUS

como dijera Kepler. Cada ecuaciéon que
describe correctamente un fenémeno natural,
cada ley fisica descubierta, constituirfa asi
una forma de lectura del libro divino de la
naturaleza. Esta vision confiere a la ciencia
una dignidad casi sacral, al tiempo que la
sitda en un horizonte de sentido mds amplio
que el meramente pragmadtico o tecnolégico.

Sin embargo, Ratzinger es cuidadoso
en seflalar que esta convergencia entre
matemdtica y naturaleza “no se puede
demostrar cientificamente” (ibid.), sino
que pertenece al orden de lo que es “mds
razonable”. No se trata de una prueba en el
sentido de las demostraciones matematicas
o las verificaciones empiricas, sino de una
inferencia hacia la mejor explicacién, un
argumento de conveniencia que apela a la
coherencia global de nuestra comprensién
de la realidad. Esta modestia epistemoldgica
es crucial: la teologfa no pretende imponer
sus conclusiones a la ciencia, sino ofrecer
un marco interpretativo que dé cuenta de
aspectos de la experiencia cientifica que la
ciencia misma no puede explicar.

Einstein y el misterio de la comprensibilidad

Si desde el lado teolégico Benedicto
XVI reflexiona sobre las implicaciones de la
matematizacion de la naturaleza, desde el
lado cientifico encontramos en Albert Einstein
una  preocupaciéon  sorprendentemente
convergente. En su correspondencia con
Maurice Solovine, Einstein articula lo que
considera el misterio fundamental que
subyace a toda la empresa cientifica: “Lo
eternamente incomprensible del mundo es
su comprensibilidad” (A. Einstein, 1956,
Documento 114). Esta formulacién paradéjica
captura la perplejidad del cientifico ante
el hecho de que el universo no solo exhiba
orden, sino un orden accesible a la mente
humana.

Einstein desarrolla esta intuicién

TEoLoGiA Y CIENCIAS

en una carta particularmente reveladora:
“Te parecerd sorprendente que considere
la comprensibilidad del mundo como
un milagro o un misterio eterno. Pero
ciertamente uno creeria a priori que el mundo
serfa algo cadtico, que el pensamiento no lo
podria comprender en absoluto” (Einstein
a Solovine, 1956, p. 102). El uso del término
“milagro” (Wunder en alemdn) no es casual;
expresa el asombro genuino ante algo que
trasciende aquello a lo que tendriamos
derecho a esperar desde una perspectiva
puramente naturalista.

Lo que Einstein encuentra
particularmente notable es que, aunque “el
hombre proponga los axiomas de la teoria”,
el éxito de este procedimiento “supone por
parte del mundo objetivo un alto grado
de orden que de ningtin modo estamos
autorizados a esperar a priori” (ibid.). Esta
observacion toca el corazén del enigma: no es
solo que el mundo exhiba regularidades, sino
que estas regularidades sean precisamente
del tipo que la mente humana puede captar
y formalizar matemdticamente. Como
sefiala Einstein, este “milagro se torna mds
y mds evidente a medida que nuestros
conocimientos aumentan” (ibid.), sugiriendo
que el progreso cientifico, lejos de disipar el
misterio, lo aumenta.

En otro pasaje notable, Einstein
afirma que “la palabra religiosa es la que
mejor expresa esta confianza en la naturaleza
racional de la realidad” (Einstein a Solovine,
1956, p. 131). Esta caracterizacién de la actitud
cientifica fundamental como “religiosa”
resulta especialmente significativa, viniendo
de alguien que rechazaba las concepciones
tradicionales de la religién. Para Einstein,
la fe del cientifico en la inteligibilidad del
universo constituye un acto cuasi-religioso,
un compromiso que trasciende la evidencia
empirica disponible. Sin esta “confianza”,
aflade, “la ciencia se convierte en algo carente
de inspiraciéon” (ibid.).




QUAERENTIBUS

La convergencia entre las reflexiones
de Benedicto XVI vy Einstein resulta
notable precisamente porque provienen de
tradiciones intelectuales muy diferentes.
Ambos reconocen enla correspondencia entre
mente y naturaleza un dato fundamental
que requiere explicacién. Ambos ven en la
matemadtica no solo una herramienta til,
sino una clave que revela algo profundo
sobre la estructura de la realidad. Y ambos,
cada uno desde su perspectiva, apuntan
hacia una dimensiéon que trasciende lo
meramente empirico sin por ello abandonar
el compromiso con la racionalidad.

Esta convergencia sugiere que la
metafora de los dos libros, adecuadamente
actualizada, ofrece recursos conceptuales
valiosos para el didlogo contemporaneo entre
ciencia y teologfa. No se trata de volver a
confundirlosplanosalmododel concordismo,
ni de establecer compartimentos estancos
al estilo del discordismo. Se trata mds bien
de reconocer que la experiencia misma de
hacer ciencia plantea preguntas —sobre
el fundamento del orden natural, sobre la
capacidad humana para conocer, sobre el
sentido ultimo de la empresa cientifica—
que, sin dejar de ser legitimas, trascienden el
método cientifico y requieren la colaboracién
de la reflexion filoséfica y teoldgica.

La actualizacién contempordnea de
la metafora de los dos libros nos invita asi a
una nueva forma de articulacién. Si el libro
de la naturaleza estd escrito en caracteres
matemdticos, y si la mente humana estd
misteriosamente capacitada para leer estos
caracteres, ello sugiere una profunda afinidad
entre el espiritu humano y la estructura
del cosmos. Esta afinidad, que la ciencia
presupone pero no puede explicar, encuentra
en la doctrina de la creacion —tanto del
cosmos como del ser humano a imagen de
Dios— un marco interpretativo coherente
y fecundo. Los dos libros, naturaleza y
Escritura, convergen asi en sefialar hacia su

TEoLoGiA Y CIENCIAS

Autor comun, cada uno en su propio registro
pero en fundamental armonia.

Conclusiones: Hacia una articulacion

fecunda

La convergencia entre la reflexién
teoldgica de Benedicto XVI y las intuiciones
filoséficas de Einstein sugiere que la metafora
de los dos libros, lejos de ser una reliquia
del pasado, ofrece un marco interpretativo
especialmente fecundo para el didlogo
contemporaneo entre ciencia y fe. A lo largo
de este recorrido histérico-conceptual, hemos
podido constatar como esta antigua imagen
ha demostrado una notable capacidad de
adaptacion y profundizacién, revelando
en cada época nuevas dimensiones de la
compleja relaciéon entre el conocimiento
natural y el revelado.

El andlisis de los tres modelos
epistemoldgicos propuestos por Dominique
Lambert ha mostrado que tanto el
concordismo como el discordismo, a pesar
de sus buenas intenciones, empobrecen
nuestra comprension de la realidad al
reducir su complejidad multidimensional.
El concordismo, al confundir los planos,
genera conflictos artificiales que dafian tanto
a la ciencia como a la teologfa, mientras que
el discordismo, en su afdn de evitar todo
conflicto, termina por negar las profundas
preguntas que emergen en las fronteras
del conocimiento cientifico. Frente a estas
opciones insatisfactorias, el modelo de
la articulacién emerge como la via mads
prometedora, precisamente porque respeta
la especificidad metodolégica de cada
disciplina sin renunciar a la bisqueda de una
comprension integrada de la realidad.

La tradicion cristiana, como hemos
visto, ha desarrollado progresivamente esta
intuicién fundamental. Desde la formulacién
inicial de San Agustin, que reconocia




QUAERENTIBUS

en la creaciéon una forma de revelacién
universal accesible a toda persona dotada
de razoén, hasta la explicacion teoldgica de
San Buenaventura sobre la necesidad de
las Escrituras debido al oscurecimiento
cognoscitivo producido por el pecado, la
metdfora ha ido ganando en profundidad y
sofisticacién. La contribucién de Raimundo
Sibiuda, al insistir en la unidad de autoria
divina y, por tanto, en la imposibilidad
de contradiccion real entre ambos libros,
estableci6 un principio hermenéutico que
mantiene su validez: cualquier aparente
conflicto debe atribuirse a deficiencias en
nuestra lectura, no a los textos mismos.

El caso de Galileo ilustra tanto las
posibilidades como los peligros inherentes
en la aplicacién prdctica de esta metéafora.
Su especificacién del lenguaje matemadtico
como el idioma en que estd escrito el
libro de la naturaleza no solo justifico
metodolégicamente la nueva fisica, sino que
plante6 cuestiones filoséficas que resonarian
durante siglos. Como hemos visto, estas
cuestiones encuentran eco en las reflexiones
contemporaneas sobre el “irrazonable éxito
de las matemadticas” en la descripciéon del
mundo fisico, un enigma que la ciencia
presupone pero no puede explicar desde sus
propios recursos metodolégicos.

Es aqui donde la actualizacién
contempordnea de la metdfora revela su
mayor fecundidad. La convergencia entre
la especulaciéon matemdtica humana vy
la estructura matemadtica del universo,
ese “milagro” del que hablaba Einstein,
encuentra en la doctrina de la creacién un
marco interpretativo coherente. Si tanto el
cosmos como la mente humana proceden del
mismo Logos creador, su mutua adecuacion
deja de ser un enigma inexplicable para
convertirse en una consecuencia esperada.
La metéafora de los dos libros nos recuerda asf
que la inteligibilidad del universo, lejos de
ser un dato bruto que simplemente debemos

TEoLoGiA Y CIENCIAS

aceptar, apunta hacia un fundamento racional
que trasciende tanto a la mente humana como
al cosmos material.

Esta perspectiva tiene implicaciones
significativas para la practica cientifica
contemporanea. Primero, porque confiere
a la investigaciéon cientifica una dignidad
que trasciende su wutilidad pragmadtica:
cada descubrimiento genuino constituye
una forma de lectura del libro divino de la
naturaleza. Segundo, porque sittia a la ciencia
en un horizonte de sentido mds amplio,
recorddndole que las preguntas dultimas
sobre el porqué del orden césmico y la
capacidad humana para conocerlo requieren
un tipo de reflexién que trasciende el método
experimental. Tercero, porque sugiere que
el didlogo entre ciencia y teologfa no es un
lujo opcional o una concesién diplomatica,
sino una necesidad epistemoldgica para una
comprension integral de la realidad.

De cara al futuro, la metifora de los
dos libros ofrece recursos conceptuales
valiosos para abordar los nuevos desafios
que plantean los desarrollos cientificos
contemporaneos. Las cuestiones sobre el
origen del universo, la emergencia de la
conciencia, los fundamentos de la ética en
un mundo tecnoldgico, o los limites de la
inteligencia artificial, requieren precisamente
el tipo de didlogo interdisciplinar que esta
metédfora facilita. No se trata de buscar
concordancias forzadas ni de establecer
territorios incomunicados, sino de reconocer
que la realidad misma, en su riqueza y
complejidad, demanda aproximaciones
complementarias que respeten tanto el rigor
del método cientifico como la profundidad
de la reflexién teoldgica.

La metafora de los dos libros nos
invita, en definitiva, a superar las falsas
dicotomias que empobrecen tanto a la ciencia
como a la fe. Nos recuerda que la verdad es
una, aunque los caminos para alcanzarla sean




QUAERENTIBUS

mdltiples, y que el Autor de ambos libros
no se contradice a si mismo. En un tiempo
marcado por la fragmentacién del saber y
la tentacién del reduccionismo, esta antigua
sabiduria ofrece una visién integradora

TeorLogia y CIENCIAS

que, sin negar las legitimas autonomias,
seflala hacia la fundamental unidad del
conocimiento humano en su busqueda de la
verdad.




QUAERENTIBUS TEOLOGIA Y CIENCIAS

REFERENCIAS

Agustin de Hipona. (1964). Enarraciones sobre los Salmos (B. Martin Pérez, Trad.). Biblioteca de Autores Cristianos
(obra original publicada ca. 415).

Agustin de Hipona. (1983). Sermones (L. Cilleruelo et al., trads.). Biblioteca de Autores Cristianos. (obra original
publicada ca. 410).

Benedicto XVI. (2006, 6 de abril). Discurso del Santo Padre Benedicto XV1I a los participantes en el congreso promovido
con ocasion del XXI aniversario de la Jornada Mundial de la Juventud [Discurso]. Vaticano. https:/ / www.vatican.
va/content/benedict-xvi/es/speeches /2006 / april / documents / hf_ben-xvi_spe_20060406_xxi-wyd.html.

Benedicto XVI. (2008, 16 de octubre). Discurso del Santo Padre Benedicto XV1 a los participantes en un Congreso sobre
el tema “confianza en la razén” con motivo del X aniversario de la enciclica “Fides et ratio” [Discurso]. Vaticano.
https:/ /www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches /2008 / october /documents /hf_ben-xvi_
spe_20081016_x-fides-et-ratio.html.

Buenaventura. (1947). Breviloquio (L. Amorés et al., Trads.). Biblioteca de Autores Cristianos (obra original
publicada ca. 1257).

Buenaventura. (1947). Colaciones sobre el Hexamerén. En Obras de San Buenaventura (Vol. 3, L. Amords et al.,
Trads.). Biblioteca de Autores Cristianos (obra original publicada ca. 1273).

Einstein, A. (1987). Cartas a Maurice Solovine (M. Parés, trad.). Gauthier-Villars (obra original publicada en 1956).
Galilei, G. (1981). El ensayador (J. M. Revuelta, trad.). Sarpe (obra original publicada en 1623).

Galilei, G. (1994). Carta a Benedetto Castelli. En C. Solis & J. Sddaba (trads.), Cartas copernicanas (pp. 81-90).
Alhambra Longman (obra original publicada en 1613).

Galilei, G. (1994). Carta a Cristina de Lorena. En C. Solis & ]. Sddaba (Trads.), Cartas copernicanas (pp. 91-142).
Alhambra Longman (obra original publicada en 1615).

Gould, S.J. (2000), Ciencia versus religion. Un falso conflicto, Ed. Critica (obra original publicada en 1999).

Hawking, S. (1989). Historia del tiempo. Del big bang a los agujeros negros, Ed. Critica (obra original publicada en
1988).

Jaki, S.L. (2005, febrero). «Quello che Dio ha separato... Riflessioni sulla scienza e la religione», 21mo Secolo.
Scienza e Tecnologia (febbraio 2005), pp. 39-43.

Juan Pablo II (1988, 1 de junio). Carta al padre George V. Coyne, Director del Observatorio astronémico vaticano.
[Documento]. Vaticano. https:/ /www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/letters /1988 /documents /hf_
jp-ii_let_19880601_padre-coyne.html.

Lambert, D. (2002). Le figure del dialogo scienza-teologia: ostacoli e prospettive, en R. Martinez - J.J. Sanguineti, Dio
e la natura, Armando Editore.

Lambert, D. (2006). Scienze e teologia. Figure di un dialogo, Citta Nuova (cap. III: I tre modi di interazione delle
scienze con la teologia, pp. 74-127) (obra original publicada en 1999).

Rovelli, C. (2014), La realta non & come ci appare. La struttura elementare delle cose, Raffaello Cortina Editore.

Sibiuda, R. (1966). Theologia naturalis sive liber creaturarum. Friedrich Frommann Verlag. (Obra original publicada
ca. 1436).

Sibiuda, R. (1963). Tratado del amor de las criaturas (A. Martinez, trad.). Altaya. (Obra original publicada ca. 1436).

Tecnos.




