
19

“MITOS SOBRE LAS RELACIONES ENTRE CIENCIA Y 
RELIGIÓN: EL PAPEL DEL DISCURSO DICOTÓMICO EN LAS 
NARRATIVAS HISTÓRICAS”1

	 — Juan Manuel Rodríguez Caso*

* Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.

Resumen
Este artículo examina críticamente la construcción y perpetuación de narrativas dicotómicas 
que presentan las relaciones entre ciencia y religión como inherentemente antagónicas. 
Desde una perspectiva metodológica que integra historiografía crítica y estudios sociales 
de la ciencia, se analiza cómo la denominada “tesis del conflicto” ha distorsionado 
sistemáticamente la comprensión contextualizada del desarrollo científico, particularmente 
en el caso de la denominada “revolución darwiniana”. La investigación se centra en un 
examen detallado de los casos de Charles Darwin y Alfred Russel Wallace, demostrando 
cómo sus posicionamientos respecto a cuestiones religiosas y espirituales han sido objeto de 
interpretaciones reduccionistas que refuerzan artificialmente la imagen de incompatibilidad 
entre pensamiento científico y dimensiones trascendentes.
Palabras clave: Historiografía de la ciencia, tesis del conflicto, contextualismo histórico, 
narrativas dicotómicas, ciencia y religión
Abstract
This article critically examines the construction and perpetuation of dichotomous narratives 
that present the relationship between science and religion as inherently antagonistic. From 
a methodological perspective that integrates critical historiography and social studies 
of science, it analyzes how the so-called “conflict thesis” has systematically distorted the 
contextualized understanding of scientific development, particularly in the case of the so-
called “Darwinian revolution.” The research focuses on a detailed examination of the cases of 
Charles Darwin and Alfred Russel Wallace, demonstrating how their positions on religious
1 Este artículo es una versión resumida y modificada del capítulo intitulado “El discurso dicotómico 
como estrategia narrativa: entender la teoría evolutiva desde el contexto histórico”, que aparecerá en el 
libro Evolución: diálogo entre ciencia y humanidades, a ser publicado por la UNAM.



Quaerentibus

20

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

Introducción

	 La historiografía de la ciencia 
contemporánea se enfrenta a un desafío 
epistemológico fundamental: la persistencia 
de narrativas dicotómicas que presentan 
las relaciones entre ciencia y religión como 
inherentemente antagónicas. Esta concepción, 
cristalizada en lo que diversos autores 
han denominado la “tesis del conflicto”, 
constituye no solo una simplificación 
histórica problemática, sino también un 
obstáculo metodológico para la comprensión 
contextualizada del desarrollo científico. El 
presente artículo propone un análisis crítico 
de estas narrativas polarizantes, examinando 
su génesis historiográfica, sus consecuencias 
epistemológicas y sus implicaciones en la 
comprensión del pensamiento científico en 
su contexto histórico-social.

	 Esta problemática adquiere una  
particular relevancia en el contexto 
contemporáneo, donde el avance de 
movimientos fundamentalistas religiosos 
con agendas explícitamente anticientíficas 
y, simultáneamente, la radicalización de 
posturas cientificistas que reducen toda 
expresión religiosa a mera irracionalidad, son 
reflejo de manifestaciones contemporáneas 
de una polarización que encuentra sustento 
en reconstrucciones históricas sesgadas. En 
este sentido, la prevalencia de narrativas 
dicotómicas opera no sólo como interpretación 
del pasado, sino como legitimación de 
posicionamientos ideológicos presentes, 
estableciendo una circularidad hermenéutica 
particularmente perniciosa para el diálogo 
interdisciplinario.

	 Para abordar esta complejidad, esta 
investigación se sitúa metodológicamente 
en la intersección entre la filosofía de 
la ciencia, la historiografía crítica y los 
estudios sociales de la ciencia. Desde esta 
perspectiva, se entiende que las narrativas 

and spiritual issues have been subject to 
reductionist interpretations that artificially 
reinforce the image of incompatibility 
between scientific thought and transcendent 
dimensions.

Keywords: Historiography of science, 
conflict thesis, historical contextualism, 
dichotomous narratives, science, and religion

El análisis histórico revela que la 
caracterización de Charles Darwin como 
figura emblemática del ateísmo científico 
contradice la evidencia sustancial presente 
en sus obras, correspondencia privada 
y desarrollo intelectual. Paralelamente, 
la marginación historiográfica de Alfred 
Russel Wallace se vincula directamente con 
la dificultad de integrar su aproximación 
científica al espiritismo, dentro de narrativas 
canónicas sobre el científico victoriano 
modelo. Estos casos ilustran cómo las 
narrativas dicotómicas operan selectivamente 
sobre la evidencia histórica, privilegiando 
elementos que refuerzan interpretaciones 
preestablecidas mientras marginan aquellos 
que las problematizan.

Las implicaciones de esta crítica 
trascienden el ámbito historiográfico, 
sugiriendo la necesidad de aproximaciones 
más matizadas a las relaciones entre 
diferentes formas de conocimiento tanto en 
contextos educativos como en los diálogos 
interdisciplinarios contemporáneos. El 
estudio concluye que la superación de 
narrativas polarizantes constituye un 
desafío epistemológico fundamental para 
desarrollar comprensiones más adecuadas 
de las diversas configuraciones que pueden 
adoptar las interacciones entre investigación 
naturalista y dimensiones espirituales en 
diferentes contextos históricos y culturales.



Quaerentibus

21

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

21

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

de figuras históricas concretas, estas 
narrativas operan como simplificaciones 
estratégicas que distorsionan la comprensión 
contextualizada del desarrollo científico. 
El reconocimiento de esta dimensión 
estratégica resulta fundamental para avanzar 
hacia interpretaciones historiográficas más 
rigurosas y hacia un diálogo contemporáneo 
más fructífero entre ámbitos del conocimiento 
presentados frecuentemente como 
antagónicos.

	 A partir de esta problematización, 
el artículo examina en primer lugar los 
fundamentos teóricos e históricos de la 
“tesis del conflicto” para, posteriormente, 
analizar críticamente los casos específicos 
de Darwin y Wallace como ejemplos de la 
complejidad que las narrativas dicotómicas 
tienden a obliterar. Finalmente, se proponen 
consideraciones metodológicas orientadas 
a superar las limitaciones de estos enfoques 
dicotómicos en favor de aproximaciones más 
contextuales y matizadas a las relaciones 
entre ciencia y religión, tanto en perspectiva 
histórica como contemporánea.

Narrativas en la historia de la ciencia
	 La historiografía de la ciencia 
ha experimentado transformaciones 
metodológicas significativas durante las 
últimas décadas, transitando desde enfoques 
internalistas centrados exclusivamente en 
las ideas científicas hacia aproximaciones 
que reconocen la dimensión social, cultural 
e institucional del conocimiento. En este 
contexto, el análisis crítico de las narrativas 
dominantes sobre las relaciones entre 
ciencia y religión constituye un ámbito 
particularmente revelador de los sesgos 
interpretativos que han condicionado nuestra 
comprensión del desarrollo científico. La 
denominada “tesis del conflicto”, cristalizada 
en obras seminales de finales del siglo XIX, 

sobre las relaciones ciencia-religión no 
constituyen descripciones neutrales de 
hechos históricos, sino construcciones 
interpretativas que responden a intereses 
epistemológicos, profesionales e ideológicos 
específicos. Como señala Mary Morgan 
(2017), las narrativas científicas operan como 
estrategias discursivas que organizan e 
interpretan el conocimiento bajo paradigmas 
que requieren examen crítico. Este enfoque 
permite comprender cómo determinadas 
reconstrucciones históricas adquieren 
estatuto canónico no necesariamente por su 
precisión histórica, sino por su capacidad 
para legitimar ciertos posicionamientos en 
debates contemporáneos.

	 Dentro de este marco analítico, el 
estudio se centra particularmente en la 
denominada “revolución darwiniana” como 
caso paradigmático, donde la construcción 
de narrativas dicotómicas ha tenido especial 
impacto. La figura de Charles Darwin 
y, en menor medida, la de Alfred Russel 
Wallace, han sido objeto de interpretaciones 
reduccionistas que los presentan como 
protagonistas de una ruptura radical 
entre pensamiento científico y religioso, 
descontextualizando sus posicionamientos 
respecto a cuestiones teológicas y espirituales. 
Esta distorsión historiográfica resulta 
especialmente reveladora de los mecanismos 
mediante los cuales ciertas narrativas se 
imponen y perpetúan a pesar de la existencia 
de evidencia histórica que las contradice.

	 A partir de estas consideraciones 
preliminares, la tesis central que se defiende 
es que la construcción de dicotomías 
irreconciliables entre ciencia y religión 
constituye una estrategia narrativa 
que responde a intereses específicos, 
particularmente vinculados a procesos 
de profesionalización y legitimación 
institucional de la actividad científica. Lejos 
de reflejar la complejidad del pensamiento 



Quaerentibus

22

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

privadamente posiciones considerablemente 
más matizadas respecto a cuestiones 
religiosas. Este contraste entre discursos 
públicos y posicionamientos privados resulta 
particularmente revelador de la dimensión 
estratégica que subyace a las narrativas 
dicotómicas.
	 Dentro de esta construcción narrativa, 
el concepto de “revolución darwiniana” 
constituye un caso paradigmático de 
construcción narrativa orientada a 
reforzar la tesis del conflicto. Esta noción, 
consolidada particularmente a partir de 
las conmemoraciones del centenario de El 
origen de las especies en 1959, presenta la obra 
de Darwin como punto de inflexión radical 
en la comprensión científica y filosófica del 
mundo natural, supuestamente incompatible 
con concepciones teológicas precedentes. Sin 
embargo, como apunta Gertrud Himmelfarb 
(1959), la recepción histórica del darwinismo 
fue considerablemente más compleja y 
gradual, desarrollándose en un contexto 
donde posturas evolucionistas y teológicas 
coexistían en configuraciones diversas. La 
imagen de ruptura revolucionaria resulta, por 
tanto, una simplificación retrospectiva que 
distorsiona la comprensión contextualizada 
del desarrollo científico victoriano.
	 Como respuesta a estas limitaciones 
interpretativas, han emergido perspectivas 
metodológicas alternativas, desde diversos 
ámbitos historiográficos. El contextualismo 
histórico propone un acercamiento que sitúa 
a los actores y teorías científicas en su marco 
cultural específico, evitando la proyección 
anacrónica de categorías contemporáneas. 
Este enfoque permite reconocer, por ejemplo, 
cómo la teología natural británica no 
representaba un obstáculo para el desarrollo 
científico sino, paradójicamente, un marco 
conceptual que motivó investigaciones 
naturalistas durante el periodo victoriano. 
Asimismo, aproximaciones desde los 
estudios sociales de la ciencia han 

representa el paradigma interpretativo 
cuyo examen resulta indispensable para 
comprender la construcción histórica de la 
dicotomía ciencia-religión.
	 El origen histórico de esta perspectiva 
puede atribuirse fundamentalmente a dos 
obras publicadas en el último tercio del siglo 
XIX: History of the Conflict Between Religion 
and Science (1874), de John William Draper, y 
A History of the Warfare of Science with Theology 
in Christendom (1896), de Andrew Dickson 
White. Estos textos establecieron una narrativa 
polarizada que presentaba el desarrollo 
científico como un proceso de emancipación 
progresiva respecto a la autoridad religiosa. 
Si bien su influencia historiográfica 
ha sido ampliamente cuestionada por 
investigaciones contemporáneas, su impacto 
en la configuración del imaginario colectivo 
respecto a las relaciones ciencia-religión ha 
resultado extraordinariamente persistente. 
Como señala Ronald Numbers (2009), 
muchos de los episodios históricos que 
constituyen el canon de esta narrativa de 
conflicto —como el supuesto encarcelamiento 
de Galileo o el debate Oxford de 1860 entre 
Huxley y Wilberforce— son reconstrucciones 
distorsionadas que han adquirido estatuto 
mítico.
	 Un análisis histórico más profundo 
ha permitido contextualizar estas narrativas, 
revelando su vinculación con procesos 
específicos de profesionalización e 
institucionalización del quehacer científico en 
el siglo XIX. La construcción de una imagen 
de antagonismo respondía estratégicamente 
a los intereses de comunidades científicas 
emergentes que buscaban legitimación 
institucional y autonomía respecto a 
otras formas de autoridad intelectual. 
Paradójicamente, como señala Alvar Ellegård 
(1990) en su análisis de la recepción pública 
del darwinismo en Gran Bretaña, muchas 
de las figuras que públicamente articulaban 
discursos de confrontación mantenían 



Quaerentibus

23

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

23

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

enfatizado los procesos mediante los cuales 
ciertas narrativas adquieren legitimidad y 
predominancia, reconociendo la influencia de 
factores institucionales, políticos y culturales 
en la construcción de la historia científica 
oficial.
	 Complementariamente a estos 
enfoques, la crítica al presentismo constituye 
un elemento metodológico fundamental 
para superar las limitaciones de la tesis del 
conflicto. La evaluación de figuras históricas 
desde categorías contemporáneas —como la 
dicotomía actual entre posturas “científicas” 
y “religiosas”— impide comprender 
la complejidad de posicionamientos 
intelectuales en sus propios términos 
históricos. Esta aproximación anacrónica 
resulta particularmente problemática 
al analizar contextos como la Inglaterra 
victoriana, donde las fronteras entre 
investigación naturalista, reflexión filosófica 
y especulación teológica presentaban 
configuraciones significativamente diferentes 
a las actuales.
	 La implementación de estas 
aproximaciones metodológicas requiere 
un desplazamiento desde narrativas 
simplificadoras hacia aproximaciones que 
reconozcan la pluralidad y complejidad 
de las interacciones históricas entre 
ámbitos científicos y religiosos. Este 
reposicionamiento metodológico no implica 
negar la existencia histórica de tensiones y 
conflictos, sino situarlos en sus contextos 
específicos, reconociendo simultáneamente 
otras modalidades de interacción como 
apropiación, diálogo y fertilización cruzada 
que las narrativas dicotómicas tienden a 
anular sistemáticamente.

El caso Darwin: desmitificación del “Darwin 
ateo”
	 El análisis crítico de la supuesta 
incompatibilidad entre ciencia y religión 

encuentra en Charles Darwin un caso 
paradigmático donde la construcción de 
narrativas dicotómicas ha distorsionado 
significativamente la complejidad de su 
pensamiento. La caracterización de Darwin 
como figura emblemática del ateísmo científico 
constituye uno de los mitos historiográficos 
más persistentes dentro de la denominada 
“revolución darwiniana”, perpetuado tanto 
por detractores religiosos como por defensores 
cientificistas de su legado. Sin embargo, 
un examen contextualizado de sus obras, 
correspondencia y desarrollo intelectual 
revela un panorama considerablemente más 
complejo que contradice esta simplificación 
estratégica.
	 La formación intelectual de Darwin se 
desarrolló en un entorno familiar vinculado 
al unitarismo, corriente teológica heterodoxa 
que rechazaba dogmas como la Trinidad o la 
interpretación literal de las Escrituras, pero 
mantenía una concepción teísta definida. 
Este contexto inicial resulta fundamental 
para comprender su evolución intelectual 
posterior, particularmente su relación con 
la tradición británica de la teología natural. 
Lejos de constituir una ruptura radical con 
toda perspectiva religiosa, el pensamiento 
darwiniano mantuvo un diálogo crítico, 
pero constructivo, con diversas tradiciones 
teológicas de su época, especialmente 
aquellas que buscaban la conciliación entre 
conocimiento natural y reflexión sobre lo 
divino.
	 Un análisis textual comparativo de 
las diferentes ediciones de El origen de las 
especies proporciona evidencia significativa 
contra la caracterización ateísta de Darwin. 
La incorporación explícita de referencias 
al Creador en ediciones posteriores —
particularmente en el célebre párrafo final de la 
sexta edición (1872)— ha sido frecuentemente 
interpretada como una concesión estratégica 
para evitar controversias. Sin embargo, esta 
interpretación presentista ignora el contexto 



Quaerentibus

24

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

intelectual victoriano donde la referencia 
a leyes creadas por una inteligencia 
trascendente se inscribía en la tradición 
de la teología natural. Como señala David 
Kohn (1989), la utilización de argumentos 
teológicos en El origen de las especies no 
constituye un elemento periférico sino 
estructural en la argumentación darwiniana, 
particularmente en su conceptualización de 
las “leyes naturales”.
	 Esta dimensión teológica resulta 
especialmente evidente en obras menos 
conocidas, pero igualmente significativas 
del corpus darwiniano. Su tratado Sobre 
la fecundación de las orquídeas (1862) ilustra 
paradigmáticamente esta conexión. En 
correspondencia con su editor John Murray, 
Darwin caracterizó explícitamente este 
trabajo como “un ‘Tratado de Bridgewater’” 
—referencia directa a la célebre serie de 
publicaciones a inicios del siglo XIX sobre 
teología natural que buscaban demostrar la 
sabiduría divina a través del estudio de la 
naturaleza—. Esta autoidentificación con una 
tradición explícitamente teológica contradice 
radicalmente la imagen de Darwin como 
figura antagonista de toda perspectiva 
religiosa. Más significativamente, revela cómo 
su concepción de la investigación naturalista 
se inscribía en marcos conceptuales que 
integraban, aunque de manera crítica y 
renovada, elementos de reflexión teológica.
	 La correspondencia privada de 
Darwin proporciona evidencia adicional 
que refuta su caracterización como pensador 
ateo. Su respuesta al abogado y divulgador 
científico John Fordyce en 1879 resulta 
particularmente reveladora: “En mis más 
extremas fluctuaciones nunca he sido un 
ateo en el sentido de negar la existencia de 
un Dios”. Esta afirmación no constituye 
meramente una estrategia de diplomacia 
social sino una expresión consistente con 
posicionamientos manifestados en diversos 
contextos epistolares. Si bien Darwin 

experimentó fluctuaciones significativas en 
sus convicciones religiosas —transitando 
desde una ortodoxia inicial hacia posiciones 
más escépticas y agnósticas—, la evidencia 
histórica no sustenta su identificación con 
el ateísmo, categoría que él mismo rechazó 
explícitamente.
	 Igualmente, resulta significativa su 
negativa a vincularse con movimientos 
explícitamente ateos y materialistas de su 
época. Los intentos de Edward Aveling 
y Ludwig Büchner por asociar a Darwin 
con su causa ateísta fueron rechazados 
categóricamente por el naturalista, como 
documenta su hijo Francis Darwin. Este 
distanciamiento consciente respecto 
a posicionamientos explícitamente 
antirreligiosos contrasta con la apropiación 
retrospectiva de su figura como emblema 
del cientificismo materialista, ilustrando 
la distancia entre sus posicionamientos 
históricos y las narrativas construidas 
posteriormente (Rodríguez Caso, 2023).
	 La construcción póstuma de la imagen 
de Darwin revela mecanismos adicionales 
mediante los cuales se ha consolidado su 
representación ateísta. Particularmente 
significativa resulta la censura familiar de su 
autobiografía, editada por su esposa Emma 
y su hijo Francis. Como demostró la edición 
crítica de Nora Barlow (1958), secciones 
sustanciales referentes a sus convicciones 
religiosas fueron sistemáticamente omitidas 
en la versión originalmente publicada. 
Esta intervención editorial, orientada a 
proteger su reputación en un contexto 
victoriano, intelectualmente agnóstico, 
donde el posicionamiento religioso resultaba 
problemático, contribuyó paradójicamente 
a la construcción posterior de un Darwin 
desvinculado de toda reflexión religiosa 
significativa.
	 El caso Darwin ilustra ejemplarmente 
cómo las narrativas dicotómicas operan 



Quaerentibus

25

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

selectivamente sobre la evidencia histórica, 
privilegiando elementos que refuerzan la 
tesis del conflicto ciencia-religión mientras 
marginan aquellos que la problematizan. Esta 
selectividad no responde necesariamente 
a manipulaciones deliberadas, sino a 
marcos interpretativos que predisponen a 
ciertos tipos de lectura y categorización. 
La polarización contemporánea del debate 
ha contribuido adicionalmente a lecturas 
anacrónicas que proyectan categorías actuales 
sobre contextos históricos donde las fronteras 
entre investigación naturalista y reflexión 
teológica presentaban configuraciones 
significativamente diferentes.
	 La desmitificación del “Darwin ateo” 
no implica, evidentemente, presentarlo 
como figura ortodoxamente religiosa. 
Sus cuestionamientos respecto a dogmas 
cristianos tradicionales están ampliamente 
documentados, particularmente en 
su correspondencia privada y escritos 
autobiográficos. Sin embargo, la complejidad 
de su pensamiento trasciende las categorías 
binarias de “creyente” o “ateo” que las 
narrativas dicotómicas pretenden imponer. 
Su trayectoria intelectual se inscribe 
más adecuadamente en un contexto 
victoriano donde diversas configuraciones 
de conocimiento naturalista y reflexión 
filosófico-teológica coexistían en relaciones 
complejas, irreductibles a esquemas de 
simple antagonismo.
	 Esta reconsideración historiográfica 
sugiere la necesidad de aproximaciones más 
matizadas a las relaciones entre pensamiento 
evolutivo y reflexión teológica, tanto en 
perspectiva histórica como contemporánea. 
La persistencia del mito del “Darwin ateo”, a 
pesar de evidencia contradictoria sustancial, 
revela más sobre las necesidades narrativas 
de determinados posicionamientos actuales 
que sobre la complejidad del pensamiento 
darwiniano y su contexto histórico específico.

El caso Wallace: espiritismo y teleología en 
contexto victoriano
	 La figura de Alfred Russel Wallace, 
codescubridor de la teoría de la selección 
natural, constituye un caso particularmente 
ilustrativo de las limitaciones interpretativas 
que imponen las narrativas dicotómicas 
sobre las relaciones entre ciencia y 
espiritualidad. A diferencia de Darwin, 
cuyas complejidades religiosas han sido 
frecuentemente simplificadas mediante una 
caracterización ateísta, Wallace ha sido objeto 
de marginación historiográfica precisamente 
por la dificultad de encuadrarlo dentro de la 
narrativa canónica del científico victoriano 
modélico. En este sentido, el análisis de su 
trayectoria intelectual y su relación con el 
espiritismo victoriano permite profundizar 
en la comprensión de la diversidad de 
configuraciones que podían adoptar las 
intersecciones entre investigación naturalista 
y dimensiones espirituales, en el contexto 
histórico específico del siglo XIX británico.
	 Es fundamental comprender 
que el espiritismo victoriano distaba 
significativamente de la caricaturización 
simplista a la que ha sido sometido 
retrospectivamente. Lejos de reducirse a 
prácticas de comunicación con los muertos 
en sesiones oscurantistas, constituía un 
movimiento social multifacético con 
dimensiones políticas, filosóficas y científicas 
complejas. De hecho, este movimiento se 
configuró como un espacio significativo 
para el desarrollo de causas progresistas, 
incluyendo el sufragismo y las primeras 
manifestaciones del feminismo organizado. 
En este contexto más amplio, la aproximación 
de Wallace al espiritismo adquiere una 
dimensión considerablemente más 
sofisticada que la mera credulidad irracional 
que se le ha atribuido frecuentemente en 
reconstrucciones históricas simplificadoras.



Quaerentibus

26

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

	 Lo particularmente significativo es que 
el acercamiento de Wallace a los fenómenos 
espiritistas se desarrolló explícitamente 
desde una metodología que él mismo 
concebía como científica. Su obra El aspecto 
científico de lo sobrenatural (1866) ejemplifica 
esta aproximación, donde postulaba que 
los fenómenos habitualmente categorizados 
como sobrenaturales podrían eventualmente 
ser explicados mediante leyes naturales aún 
no descubiertas. Esta perspectiva revela un 
posicionamiento epistemológico que, lejos 
de establecer una dicotomía entre ciencia y 
espiritualidad, buscaba la expansión de los 
límites explicativos del método científico 
hacia fenómenos considerados marginales. 
Por consiguiente, caracterizar a Wallace 
como anticientífico o pseudocientífico debido 
a estos intereses constituye un anacronismo 
que proyecta categorías contemporáneas 
sobre un contexto histórico donde los límites 
disciplinares presentaban configuraciones 
radicalmente diferentes.
	 A partir de estas exploraciones, Wallace 
desarrolló gradualmente concepciones que 
culminarían en formulaciones cercanas a lo 
que actualmente denominamos “principio 
antrópico”. En su obra, El lugar del hombre 
en el universo (1903), argumentó que las 
condiciones cósmicas específicas necesarias 
para el surgimiento de vida inteligente 
sugerían un propósito o diseño en el universo. 
Esta postura teleológica se consolidó 
posteriormente en El mundo de la vida 
(1910), donde elaboró su concepción de una 
“inteligencia superior” como fuerza directriz 
subyacente a los procesos evolutivos. Es 
importante subrayar que esta inteligencia 
superior no corresponde a la concepción 
teísta tradicional, sino que se inscribe en una 
cosmología más cercana a ciertas formas de 
monismo y dualismo propias de corrientes 
espiritistas victorianas que integraban 
elementos de filosofías orientales.
	 Un análisis contextualizado revela 

que la posición de Wallace, aunque 
heterodoxa, no resultaba excepcional entre 
científicos de su época. Diversos físicos 
y naturalistas victorianos mantenían 
intereses similares en fenómenos psíquicos, 
considerándolos potencialmente explicables 
mediante extensiones de las leyes físicas 
conocidas. Esta convergencia de intereses 
científicos y espirituales demuestra la 
artificialidad de las fronteras disciplinares 
que narrativas posteriores han proyectado 
retrospectivamente, construyendo una 
imagen de antagonismo que distorsiona 
significativamente la complejidad del 
panorama intelectual victoriano.
	 Paradójicamente, las posiciones 
teleológicas de Wallace han sido objeto de 
apropiaciones contemporáneas por parte de 
movimientos creacionistas, particularmente 
del Discovery Institute, que han intentado 
presentarlo como contrapunto creyente 
frente al supuesto ateísmo darwiniano. Sin 
embargo, esta instrumentalización constituye 
igualmente una distorsión historiográfica 
que ignora la especificidad del pensamiento 
wallaceano. Sus concepciones teleológicas, 
arraigadas en el espiritismo victoriano y 
en formas heterodoxas de pensamiento 
evolucionista, resultan sustancialmente 
diferentes de las posiciones creacionistas 
contemporáneas, demostrando nuevamente 
los peligros interpretativos del presentismo 
histórico.
	 El contraste entre las trayectorias de 
Darwin y Wallace ilustra vívidamente la 
diversidad de configuraciones que podían 
adoptar las relaciones entre investigación 
naturalista y dimensiones espirituales en 
la Inglaterra victoriana. Mientras Darwin 
mantuvo una relación compleja, pero 
significativa con tradiciones teológicas 
establecidas, particularmente la teología 
natural, Wallace desarrolló aproximaciones 
más heterodoxas vinculadas al emergente 
movimiento espiritista y a corrientes 



Quaerentibus

27

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

filosóficas alternativas. A pesar de estas 
diferencias, ambos casos demuestran la 
insuficiencia de categorías dicotómicas 
que pretenden clasificar a los científicos 
victorianos como simplemente “religiosos” 
o “científicos”, ignorando la complejidad y 
fluidez de posicionamientos intelectuales 
desarrollados en un contexto histórico 
específico.
	 En conclusión, el caso Wallace 
proporciona evidencia histórica sustancial 
contra las narrativas que presentan el desarrollo 
científico, particularmente evolutivo, como 
inherentemente antagónico respecto a 
dimensiones espirituales. La simplificación 
retrospectiva de su figura, como la de Darwin, 
revela los mecanismos mediante los cuales 
determinadas reconstrucciones históricas 
operan selectivamente sobre el pasado para 
legitimar posicionamientos contemporáneos. 
Este reconocimiento invita a reconsiderar 
críticamente las narrativas dominantes sobre 
la “revolución darwiniana”, avanzando 
hacia aproximaciones historiográficas más 
contextuales y matizadas que reconozcan la 
diversidad y complejidad de configuraciones 
entre conocimiento natural y reflexión 
espiritual en diferentes momentos históricos.

Crítica a las narrativas polarizantes y sus 
implicaciones
	 Las narrativas dicotómicas sobre 
las relaciones entre ciencia y religión no 
constituyen meramente reconstrucciones 
historiográficas imprecisas; representan 
simultáneamente mecanismos discursivos 
con funciones políticas, sociales y educativas 
específicas cuyas implicaciones trascienden el 
ámbito académico. En este sentido, el análisis 
crítico de estas construcciones narrativas 
requiere considerar no sólo su validez 
histórica sino también los intereses a los que 
responden y las consecuencias que generan 
en diversos contextos contemporáneos. 

Para comprender esta dimensión funcional, 
resulta imprescindible examinar cómo 
estas polarizaciones operan en ámbitos 
institucionales, procesos de legitimación 
científica y espacios educativos.
	 Desde una perspectiva sociológica, la 
construcción de fronteras disciplinares rígidas 
entre ciencia y religión ha desempeñado 
históricamente un papel fundamental 
en los procesos de profesionalización e 
institucionalización del quehacer científico. 
Como señala Fern Elsdon-Baker (2017), 
la definición negativa de la identidad 
científica —construida por oposición a lo 
religioso— ha constituido una estrategia 
recurrente para legitimar la autonomía y 
autoridad epistemológica de comunidades 
científicas emergentes. Esta dinámica resulta 
particularmente evidente en el contexto 
victoriano, donde figuras como Thomas 
Henry Huxley articularon públicamente 
discursos de confrontación que contrastaban 
significativamente con posicionamientos 
privados considerablemente más 
matizados respecto a cuestiones religiosas. 
Paradójicamente, esta divergencia entre 
discursos públicos y posturas privadas 
demuestra cómo las narrativas polarizantes 
respondían prioritariamente a objetivos 
estratégicos de posicionamiento institucional, 
más que a convicciones personales de sus 
promotores.
	 La perpetuación contemporánea de 
estas narrativas polarizantes se inscribe 
en un panorama político más amplio 
caracterizado por la instrumentalización 
ideológica tanto del discurso científico como 
del religioso. Por un lado, movimientos 
fundamentalistas religiosos —no limitados 
ya al protestantismo estadounidense, sino 
extendidos globalmente incluyendo variantes 
islámicas— han desarrollado estrategias 
discursivas anticientíficas como mecanismo 
de cohesión identitaria y movilización 
política. Por otro lado, corrientes cientificistas 



Quaerentibus

28

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

han adoptado posturas explícitamente 
antirreligiosas como elemento definitorio de 
su concepción de racionalidad, ejemplificadas 
paradigmáticamente en las obras de Richard 
Dawkins. En ambos casos, las narrativas 
dicotómicas operan como recursos 
discursivos que refuerzan identidades 
colectivas por oposición, simplificando 
artificialmente panoramas intelectuales 
considerablemente más complejos.
	 Una de las consecuencias más 
problemáticas de estas construcciones 
narrativas polarizantes se manifiesta en 
la sobresimplificación sistemática del 
creacionismo como fenómeno intelectual, 
social y religioso. Contrariamente a las 
caracterizaciones monolíticas frecuentes, 
investigaciones como las de Numbers (2006) 
han demostrado la extraordinaria diversidad 
de posicionamientos que este término 
engloba, desde fundamentalismos literalistas 
hasta sofisticadas elaboraciones filosóficas 
compatibles con perspectivas evolutivas. 
Esta homogeneización artificial no solo 
distorsiona la comprensión del fenómeno, 
sino que dificulta significativamente la 
identificación de espacios potenciales 
de diálogo constructivo entre diferentes 
tradiciones de pensamiento. Como 
consecuencia, tanto defensores como críticos 
del creacionismo operan frecuentemente 
con categorías analíticas inadecuadas que 
perpetúan polarizaciones improductivas.
	 Un ejemplo paradigmático de 
construcción mitológica que sustenta 
narrativas polarizantes lo constituye la 
reconstrucción canónica del debate Oxford de 
1860 entre Thomas Huxley y el obispo Samuel 
Wilberforce. Presentado frecuentemente 
como confrontación emblemática 
entre ciencia progresista y religión 
reaccionaria, este episodio ha adquirido 
dimensiones legendarias que contrastan 
significativamente con las evidencias 
históricas disponibles. Resulta revelador 

que, como demuestra Ellegård (1990), las 
fuentes contemporáneas al evento apenas 
registraron el supuesto enfrentamiento 
dramático, cuya reconstrucción colorida 
emergió retrospectivamente en las décadas 
siguientes. Este proceso de mitificación 
ilustra los mecanismos mediante los cuales 
determinados episodios son reconfigurados 
narrativamente para sustentar visiones 
simplificadas de antagonismo histórico entre 
ciencia y religión.
	 Las implicaciones educativas de 
estas narrativas polarizantes resultan 
particularmente significativas en 
contextos formativos. La presentación 
dicotómica de las relaciones ciencia-
religión no sólo transmite una comprensión 
historiográficamente inadecuada, sino 
que establece marcos conceptuales que 
dificultan aproximaciones más matizadas a 
cuestiones epistemológicas complejas. Como 
consecuencia directa, estudiantes formados 
bajo estos paradigmas interpretativos 
tienden a reproducir perspectivas 
simplificadoras que obstaculizan tanto la 
comprensión contextualizada del desarrollo 
científico como el diálogo interdisciplinario. 
Particularmente problemática resulta la 
exclusión sistemática de determinadas 
perspectivas del ámbito académico basada 
en caracterizaciones apriorísticas sobre su 
supuesta incompatibilidad con el quehacer 
científico, como ejemplifica la experiencia 
compartida por muchos investigadores 
con convicciones religiosas en entornos 
universitarios específicos.
	 Un análisis sistémico revela que 
parte de esta problemática se inscribe en 
concepciones inadecuadas sobre la naturaleza 
del conocimiento científico, particularmente 
la persistencia del ideal positivista de 
una ciencia completamente objetiva y 
valorativamente neutra. Contrariamente a 
esta concepción idealizada, la filosofía de 
la ciencia contemporánea ha establecido 



Quaerentibus

29

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

convincentemente la inevitabilidad de 
elementos valorativos, interpretativos y 
contextuales en la actividad científica. Esta 
reconceptualización epistemológica cuestiona 
fundamentalmente la dicotomía absoluta 
entre conocimiento científico “objetivo” 
y perspectivas religiosas supuestamente 
“subjetivas”, abriendo espacios conceptuales 
para comprender sus relaciones en términos 
más complejos que el simple antagonismo.
	 Culturalmente, estas narrativas 
polarizantes han contribuido 
significativamente a la configuración de lo 
que podríamos denominar “imaginarios 
epistémicos” contemporáneos, estableciendo 
concepciones populares sobre las fronteras 
disciplinares y relaciones entre diferentes 
formas de conocimiento. La denominada 
“industria Darwin” —constelación de 
productos culturales, divulgativos y 
académicos centrados en la figura del 
naturalista inglés— ha desempeñado un 
papel crucial en la consolidación de estos 
imaginarios, proyectando retrospectivamente 
categorías contemporáneas sobre contextos 
históricos donde las fronteras disciplinares 
presentaban configuraciones radicalmente 
diferentes. Esta proyección anacrónica no solo 
distorsiona la comprensión histórica, sino 
que legitima implícitamente configuraciones 
actuales del conocimiento como culminación 
necesaria de un supuesto progreso lineal 
desde perspectivas “precientíficas” hacia la 
racionalidad moderna.
	 Frente a estas limitaciones, 
perspectivas alternativas han emergido 
desde diversos ámbitos disciplinares 
proponiendo aproximaciones más complejas 
a las relaciones entre ciencia y religión. 
Particularmente relevantes resultan 
enfoques desde la geografía cultural de la 
ciencia, aproximaciones transnacionales 
y perspectivas postcoloniales que han 
cuestionado fundamentalmente la 
universalidad de modelos interpretativos 

derivados prioritariamente de la experiencia 
anglosajona. Estas aproximaciones 
subrayan la diversidad de configuraciones 
que las relaciones entre investigación 
naturalista y dimensiones espirituales 
han adoptado en diferentes contextos 
culturales e históricos, problematizando 
narrativas homogeneizadoras. En el ámbito 
latinoamericano, por ejemplo, investigaciones 
recientes han explorado tradiciones 
alternativas como la “escuela mediterránea 
de evolución”, que desarrolló aproximaciones 
distintivas a cuestiones evolutivas desde 
marcos conceptuales significativamente 
diferentes a los anglosajones dominantes.
	 En síntesis, la crítica a narrativas 
polarizantes sobre las relaciones ciencia-
religión no constituye meramente una 
corrección historiográfica sino una 
reconsideración fundamental de cómo 
conceptualizamos las fronteras disciplinares 
y las relaciones entre diferentes formas 
de conocimiento. El reconocimiento de 
la dimensión estratégica y funcional de 
estas narrativas permite comprenderlas 
no como descripciones neutras sino como 
construcciones discursivas que responden a 
intereses específicos y generan consecuencias 
significativas en ámbitos institucionales, 
educativos y culturales contemporáneos.

Conclusiones
	 El análisis desarrollado a lo largo 
de este artículo ha procurado demostrar 
cómo las narrativas dicotómicas sobre 
las relaciones entre ciencia y religión 
constituyen construcciones historiográficas 
que distorsionan significativamente la 
complejidad de fenómenos históricos 
específicos. A partir de esta exploración crítica, 
podemos establecer algunas conclusiones 
fundamentales tanto en el ámbito 
metodológico como en sus implicaciones 
para la comprensión contemporánea de 



Quaerentibus

30

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

las relaciones entre diferentes formas de 
conocimiento.
	 En primer lugar, la deconstrucción del 
mito del “Darwin ateo” y la recontextualización 
de la relación de Wallace con el espiritismo 
victoriano proporcionan evidencia sustancial 
contra la tesis del conflicto inherente entre 
ciencia y religión. Ambos casos ilustran 
configuraciones considerablemente más 
complejas, donde investigación naturalista 
y dimensiones espirituales coexistían en 
relaciones que trascienden las categorías 
dicotómicas simplificadoras de antagonismo 
o incompatibilidad. Más significativamente, 
estos ejemplos revelan cómo las narrativas 
canónicas operan selectivamente sobre 
la evidencia histórica, privilegiando 
elementos que refuerzan interpretaciones 
preestablecidas, mientras marginan aquellos 
que las problematizan.
	 Desde una perspectiva metodológica, 
este análisis subraya la necesidad fundamental 
de aproximaciones contextualistas que 
sitúen a los actores históricos en sus marcos 
culturales específicos, evitando la proyección 
anacrónica de categorías contemporáneas. 
Particularmente relevante resulta la 
superación del presentismo en la evaluación 
de figuras como Darwin y Wallace, 
reconociendo configuraciones históricamente 
específicas donde las fronteras entre 
investigación naturalista, reflexión filosófica 
y especulación teológica presentaban 
articulaciones significativamente diferentes a 
las actuales. Esta reorientación metodológica 
no implica negar la existencia histórica 
de tensiones y conflictos, sino situarlos en 
sus contextos específicos, reconociendo 
simultáneamente modalidades alternativas 
de interacción, como apropiación, diálogo y 
fertilización cruzada.
	 Más allá del ámbito historiográfico, 
este reposicionamiento conceptual tiene 
implicaciones significativas para el diálogo 

contemporáneo entre ciencia y religión. 
La superación de narrativas dicotómicas 
polarizantes abre espacios potenciales 
para interacciones más constructivas, 
reconociendo la diversidad y complejidad 
de configuraciones posibles entre diferentes 
formas de conocimiento. Contrariamente 
a las aproximaciones que conciben estos 
ámbitos como compartimentos estancos 
intrínsecamente antagónicos, perspectivas 
más matizadas permiten identificar espacios 
de intersección, complementariedad y 
diálogo potencial.
	 En el contexto educativo, este 
replanteamiento resulta particularmente 
relevante para desarrollar aproximaciones 
pedagógicas que trasciendan las 
simplificaciones polarizantes. La formación 
tanto científica como humanística se 
beneficiaría significativamente de 
perspectivas que presenten la historia 
del conocimiento no como confrontación 
entre “luz” y “oscuridad”, sino como 
un proceso complejo donde diferentes 
tradiciones intelectuales han interactuado 
de maneras diversas según contextos 
históricos y culturales específicos. Esta 
reconceptualización permitiría desarrollar en 
los estudiantes capacidades interpretativas 
más sofisticadas, evitando reduccionismos 
que empobrecen tanto la comprensión 
histórica como las posibilidades del diálogo 
interdisciplinario.
	 Finalmente, este análisis sugiere 
la necesidad de aproximaciones 
transdisciplinarias que integren perspectivas 
de la historia y filosofía de la ciencia, 
estudios sociales de la ciencia y religión y 
análisis crítico del discurso. La comprensión 
adecuada de cómo se han configurado 
históricamente las relaciones entre diferentes 
tradiciones de conocimiento requieren 
metodologías que trasciendan las limitaciones 
disciplinares estrictas, reconociendo las 
dimensiones sociales, institucionales y 



Quaerentibus

31

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

políticas que condicionan la construcción de 
narrativas historiográficas. En este sentido, 
el estudio crítico de las relaciones ciencia-
religión constituye no solo un ejercicio de 
precisión histórica sino una reconsideración 
fundamental de cómo conceptualizamos las 
fronteras disciplinares y las interacciones 
entre diferentes modalidades de comprensión 
del mundo.
	 En síntesis, la superación de 
narrativas dicotómicas polarizantes sobre las 
relaciones entre ciencia y religión representa 

un desafío epistemológico con implicaciones 
significativas para la comprensión tanto 
histórica como contemporánea del desarrollo 
del conocimiento. El reconocimiento de la 
complejidad y diversidad de configuraciones 
históricas entre investigación naturalista y 
dimensiones espirituales constituye un paso 
fundamental hacia aproximaciones más 
matizadas que trasciendan simplificaciones 
ideológicamente motivadas, abriendo 
espacios conceptuales para interacciones más 
constructivas entre diferentes tradiciones 
intelectuales.



Quaerentibus

32

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

32

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

Referencias

Barlow, N. (Ed.). (1958). The autobiography of Charles Darwin 1809-1882. With the original omissions restored. Edited 
and with appendix and notes by his grand-daughter Nora Barlow. Collins.

Darwin, C. (1859). On the origin of species by means of natural selection. London: John Murray.
Darwin, C. (1862). On the various contrivances by which British and foreign orchids are fertilised by insects. London: 

John Murray.
Darwin, C. (1872). The origin of species by means of natural selection (6th ed.). London: John Murray.
Draper, J. W. (1874). History of the conflict between religion and science. New York: D. Appleton.
Ellegård, A. (1990). Darwin and the General Reader: The Reception of Darwin’s theory of Evolution in the British 

Periodical Press, 1859-1872. University of Chicago Press.
Elsdon-Baker, F. (2017). The creation of creationists: The social construct of belief and the making of conflict. Sociological 

Research Online, 22(4), 84-103.
Himmelfarb, G. (1959). Darwin and the Darwinian revolution. London: Chatto & Windus.
Kohn, D. (1989). Darwin’s ambiguity: The secularization of biological meaning. British Journal for the History of 

Science, 22(2), 215-239.
Morgan, M. (2017). Narrative science and narrative knowing. Studies in History and Philosophy of Science, 62, 1-5.
Numbers, R. L. (2006). The creationists: From scientific creationism to intelligent design. Cambridge: Harvard 

University Press.
Numbers, R. L. (2009). Galileo goes to jail and other myths about science and religion. Cambridge: Harvard University 

Press.
Rodríguez Caso, J. M. (2023) Charles Darwin y la religión. Mitos en la historia de la ciencia. Salta: EUCASA-UPAEP-

DECyR.
Wallace, A. R. (1866). The scientific aspect of the supernatural. London: F. Farrah.
Wallace, A. R. (1889). Darwinism: An exposition of the theory of natural selection with some of its applications. London: 

Macmillan.
Wallace, A. R. (1903). Man’s place in the universe. London: Chapman & Hall.
Wallace, A. R. (1910). The world of life: A manifestation of creative power, directive mind and ultimate purpose. London: 

Chapman & Hall.
White, A. D. (1896). A history of the warfare of science with theology in Christendom. New York: D. Appleton.


