
33

“TRANSHUMANISMO Y DECONSTRUCCIÓN CONCEPTUAL. 
HACIA UNA RECONFIGURACIÓN DE LAS NOCIONES DE 
NATURALEZA, INTELIGENCIA Y PERFECCIÓN”

	 — Dr. Héctor Velázquez Fernández*

* Observatorio de Bioética y Derecho. Universidad del Desarrollo, Chile.

Resumen
Este artículo examina cómo de algunas de las más representativas tesis del transhumanismo 
contemporáneo se deriva una deconstrucción radical de tres nociones filosóficas hasta 
ahora fundamentales en nuestro pensamiento actual: naturaleza humana, perfección e 
inteligencia. A través de un análisis conceptual crítico de las propuestas de Nick Bostrom y 
otros teóricos transhumanistas, se argumenta que este movimiento no constituye meramente 
una aplicación tecnológica de algunas consideraciones filosóficas, sino una verdadera 
reconfiguración ontológica y epistemológica de las categorías con las que comprendemos lo 
humano. La sustitución de la naturaleza humana por un dinamismo maleable; esto es, de la 
perfección aristotélica por métricas de optimización, así como el reemplazo de la inteligencia 
humana como facultad distintiva, por meras capacidades computacionales distribuidas, 
conlleva el desmantelamiento de los fundamentos sobre los que se ha construido la reflexión 
antropológica occidental.
	 A lo largo del presente texto se identifican las tensiones entre el bioconservadurismo 
y el llamado imperativo transhumanista de mejora, así como los riesgos existenciales que 
emergen de esta deconstrucción. Y se concluye que el transhumanismo representa un 
desafío fundamental no solo para la bioética sino para la filosofía en general, al cuestionar la 
existencia de toda excepcionalidad ontológica del ser humano en favor de una antropología 
mínima basada en la libertad morfológica. Y que únicamente un diálogo interdisciplinario 
riguroso puede abordar las implicaciones de esta transformación conceptual en el contexto 
de una sociedad tecnológica que en muchos sentidos se antoja irreversible
Palabras clave: transhumanismo, deconstrucción, naturaleza humana, mejoramiento 
humano, posthumanismo.



Quaerentibus

34

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

Lo cual se acompaña de la disolución de 
las categorías que han sostenido nuestra 
autocomprensión como especie, así como 
del cuestionamiento acerca de todo tipo de 
excepcionalidad ontológica del ser humano, 
para entenderlo en cambio como una 
continuidad radical con el resto del cosmos 
material.

	 El presente trabajo se estructura 
en cuatro secciones. En la primera, 
examinaremos la evolución del concepto de 
transhumanismo desde sus antecedentes 
literarios hasta la formulación sistemática 
de autores referentes, como es el caso de 
Nick Bostrom, en el contexto biotecnológico 
actual. En la segunda sección, analizaremos 
la deconstrucción de las tres nociones 
mencionadas, mostrando cómo cada una de 
esas transformaciones conceptuales se articula 
con las otras. En tercer lugar, exploraremos 
las implicaciones filosóficas y éticas de 
esta deconstrucción, particularmente en el 
contexto del debate entre bioconservadores y 
transhumanistas. Y finalmente, en un cuarto 
momento, argumentaremos la necesidad 
de un diálogo interdisciplinario riguroso 
que aborde los desafíos que plantea esta 
reconfiguración conceptual en el marco de 
una sociedad tecnológica que se presenta 
hoy prácticamente como irreversible.

2. El transhumanismo contemporáneo: 
de la teoría a la práctica

2.1 Genealogía conceptual
	 Si bien el término “transhumanismo” 
ha adquirido prominencia en las últimas 
décadas, sus raíces de significación se 
hallan en la historia misma del pensamiento 
occidental. El concepto de trascendencia de 
la condición humana aparece ya en Dante 
Alighieri, quien en La Divina Comedia emplea 
el verbo “trasumanar” para describir la 

1. Introducción

	 Hace tiempo que el transhumanismo 
dejó de ser una especulación futurista para 
convertirse en una realidad operante que 
desafía las categorías fundamentales con 
las que hemos comprendido la condición 
humana. La reciente portada de The Economist, 
de marzo de 2025, dedicada a empresarios 
que consumen entre 80 y 100 suplementos 
diarios en busca de la optimización biológica 
no representa una anécdota marginal, sino 
la cristalización de un movimiento que, 
desde sus formulaciones teóricas hasta sus 
aplicaciones biotecnológicas, propone una 
transformación radical de lo que significa 
que seamos humanos. En este contexto, 
resulta pertinente no ya solo examinar las 
implicaciones prácticas del transhumanismo, 
sino fundamentalmente la deconstrucción 
conceptual que opera en su núcleo.

	 En el presente artículo se sostiene 
que el transhumanismo contemporáneo 
no constituye meramente una propuesta 
tecnológica o un programa de mejoramiento 
biológico, sino una reconfiguración 
ontológica y epistemológica de tres 
nociones fundamentales: naturaleza 
humana, inteligencia y perfección. Esta 
deconstrucción, lejos de ser un ejercicio 
teórico abstracto, fundamenta y legitima las 
intervenciones biotecnológicas que promete 
el movimiento transhumanista. De esto se 
desprende que cualquier evaluación crítica 
del transhumanismo deba comenzar por 
comprender la transformación conceptual 
que propone.

	 Nos parece necesario este análisis 
radical dado que nos encontramos en un 
momento histórico sin precedentes: por 
primera vez poseemos como humanidad las 
herramientas biotecnológicas necesarias para 
intervenir en nuestra propia constitución 
biológica de manera sistemática y dirigida. 



Quaerentibus

35

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

35

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

director del que fuera hasta hace poco el 
Instituto para el Futuro de la Humanidad, de 
la Universidad de Oxford. Bostrom concibe 
el transhumanismo como “un movimiento 
cultural, intelectual y científico que afirma 
el deber moral de mejorar las capacidades 
físicas y cognitivas de la especie humana” 
(Bostrom, 2003, 493). Esta definición contiene 
implicaciones filosóficas profundas que 
merecen al menos un somero análisis.
	 Habría que decir, en primer lugar, 
que Bostrom articula su propuesta en el 
contexto de cuatro ejes que atraviesan sus 
preocupaciones conceptuales. El primero, la 
crítica a lo que llama sesgos antrópicos; según 
los cuales se tiende a pensar que el ser humano 
posee una existencia especial o una suerte de 
sujeto ontológicamente privilegiado. Para 
Bostrom esta idea se deriva de inconformidad 
ante la cosmología y la biología evolutiva, 
que hacen del ser humano un resultado 
contingente de procesos materiales sin 
dirección teleológica. Como señala Bostrom 
(2002), “todo razonamiento antrópico 
constituye una forma de manipulación de los 
datos” (p. 12) que nos impide comprender 
nuestra verdadera posición en el cosmos.
	 El segundo eje lo constituye la teoría 
de los riesgos existenciales, que Bostrom 
desarrolla extensamente en diversos 
trabajos. Estos riesgos van desde catástrofes 
nucleares hasta pandemias globales y 
adquieren una nueva dimensión a partir 
del desarrollo biotecnológico. Según esta 
visión, paradójicamente las mismas 
tecnologías que prometen el mejoramiento 
humano pueden convertirse en amenazas 
si no son adecuadamente gestionadas, pues 
por un lado prometen la salvación y por 
otro contienen el germen de una potencial 
destrucción de la humanidad.
	 El tercer eje lo constituye 
el mejoramiento humano o human 
enhancement; núcleo operativo del 

transformación espiritual que experimenta 
el protagonista al contemplar a Beatriz y 
ascender al Paraíso. Sin embargo, hay un 
contraste importante entre esta concepción 
medieval, centrada en la elevación espiritual 
a través del amor divino, respecto del 
significado que el término adquiere en el 
siglo XX.
	 Ese giro contemporáneo decisivo 
ocurre de la mano de Julian Huxley, quien 
acuña el término en su sentido moderno, 
al advertir que “es momento de trascender 
hacia un estado diferente del ser humano” 
(Huxley, 1957). Esta transición implica a su 
entender un desplazamiento fundamental: 
de la transformación perfectiva espiritual a 
la modificación material y biológica del ser 
humano. A diferencia de la visión de Dante, 
donde la trascendencia preserva y eleva la 
naturaleza humana a su estado más noble, 
el transhumanismo contemporáneo propone 
su superación mediante la intervención 
tecnológica directa.
	 Este desplazamiento conceptual no 
es meramente semántico, sino que refleja 
una transformación más profunda en la 
comprensión occidental del ser humano y su 
lugar en el cosmos. Mientras que la tradición 
filosófica y teológica de raíz greco-medieval 
había concebido la perfección humana como 
la actualización plena de potencialidades 
inherentes a nuestra naturaleza, el 
transhumanismo propone que esa misma 
naturaleza constituye una limitación a 
superar. De esto se desprende que el proyecto 
transhumanista implicaría no solo una 
ruptura tecnológica, sino fundamentalmente 
una ruptura ontológica con la tradición 
humanista occidental.

2.2 La propuesta de Nick Bostrom
	 Una de las formulaciones más 
sistemáticas e influyentes del transhumanismo 
contemporáneo proviene de Nick Bostrom, 



Quaerentibus

36

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

legítima y charlatanería permanece 
peligrosamente difusa, planteando desafíos 
regulatorios inéditos para las autoridades 
sanitarias globales. Esto nos recuerda 
que el transhumanismo contemporáneo 
opera en un vacío normativo en el que con 
frecuencia nuestras categorías éticas y legales 
tradicionales van a la saga de las nuevas 
posibilidades tecnológicas.

3. La deconstrucción transhumanista: 
tres nociones en disputa

Decíamos al inicio que más allá de proponer 
disruptivas intervenciones biotecnológicas 
sobre el cuerpo humano, el proyecto 
transhumanista propone una deconstrucción 
de las categorías conceptuales que han 
estructurado nuestra autocomprensión 
como especie, como son naturaleza humana, 
perfección e inteligencia.

3.1 La naturaleza humana: de lo inmutable a lo 
maleable
	 La noción de naturaleza humana ha 
desempeñado históricamente funciones tanto 
de inteligibilidad como de normatividad. 
Desde Aristóteles lo natural referido al ser 
humano distingue lo esencial de lo accidental, 
lo permanente de lo contingente, lo que 
debe ser preservado de lo que puede ser 
modificado. Pero para el transhumanismo se 
requiere invertir esa perspectiva y convertir 
lo inmutable en maleable y lo dado en 
novedad.
	 Esta deconstrucción ocurre a 
través de tres movimientos conceptuales 
interrelacionados. En primer lugar, el 
transhumanismo rechaza la distinción entre 
lo natural y lo artificial como categorías 
ontológicamente relevantes: si el ser 
humano es producto de la evolución —un 
proceso ciego y sin propósito teleológico—, 

transhumanismo. Bostrom distingue tres 
tipos de mejoramiento: biológico-funcional, 
cognitivo y conductual. Cada uno implicaría 
intervenciones específicas que van desde la 
modificación genética hasta las interfaces 
cerebro-computadora. Lo crucial aquí es que 
estos mejoramientos no buscan restaurar 
funciones perdidas o curar enfermedades, 
sino potenciar capacidades más allá de los 
límites naturales de la especie.
	 Y finalmente, el cuarto eje aborda 
el problema de la superinteligencia artificial 
y su relación con el futuro humano. En su 
obra Superintelligence (2014), Bostrom oscila 
entre los riesgos de una inteligencia artificial 
que supere las capacidades humanas, por 
un lado; y la integración entre inteligencia 
humana y artificial como parte del proyecto 
de mejoramiento.

2.3 El contexto biotecnológico actual
	 La transición del transhumanismo que 
pasó de una mera propuesta teórica a una 
serie de articulaciones prácticas se revela en el 
creciente número de individuos que adoptan 
protocolos de optimización biológica. Un 
caso ilustrativo es el incluido en el número 
arriba mencionado de The Economist, según 
el cual diversos empresarios consumen 
interminables cócteles farmacológicos o 
medicamentos originalmente desarrollados 
para condiciones terapéuticas específicas 
pero que ahora están siendo reutilizados 
con fines de mejoramiento: como ocurre 
con la metformina ahora usada con fines de 
longevidad o el modafinilo como potenciador 
cognitivo.
	 Esta práctica considera el cuerpo 
como un “hardware” susceptible de ser 
“hackeado”; metáfora que supone la 
reducción de la complejidad biológica a 
sistemas de información manipulables. Sin 
embargo, como advierte el mismo artículo en 
The Economist, la frontera entre innovación 



Quaerentibus

37

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

37

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

entonces nuestra configuración actual no 
posee ningún estatus normativo especial. 
Como señala Bostrom (2005, 203), “la lotería 
evolutiva no genera obligaciones morales de 
preservación”. De esto se desprende que no 
habría ningún impedimento en intervenir 
tecnológicamente en nuestra constitución 
biológica, pues no habría tal cosa como 
un orden natural, más allá de nuestras 
proyecciones antropomórficas.
	 El segundo movimiento consiste en 
una temporización radical de lo humano. 
Mientras que diversas tradiciones filosóficas 
proponen características atemporales que 
definen la esencia humana —racionalidad, 
libertad, dignidad—, el transhumanismo 
establece que toda definición de lo humano es 
necesariamente contextual y transitoria. Si el 	
homo sapiens es solo un momento en el amplio 
proceso de transformación cósmica, ¿por qué 
sacralizar esta configuración como si fuera 
particular, cuando no es sino una estación 
intermedia hacia formas eventualmente 
posthumanas? 
	 El tercer movimiento, quizás el más 
radical, propone sustituir la pregunta por 
lo que somos por la pregunta sobre lo que 
queremos llegar a ser. Este desplazamiento 
implica que la naturaleza humana deja de 
ser un punto de partida para convertirse en 
materia prima para el diseño consciente. La 
libertad morfológica, defendida por Anders 
Sandberg (2013), representa la expresión 
más clara de esta posición: preservar el 
derecho que tenemos no a preservar nuestra 
naturaleza, sino a transformarla según 
nuestros deseos y proyectos.
	 Esta deconstrucción en cuatro 
movimientos enfrenta desafíos conceptuales 
significativos. Si no existe una naturaleza 
humana estable, ¿desde qué criterios 
evaluamos las transformaciones propuestas? 
El transhumanismo responde apelando 
a diversos cambios que justificarían 

la intervención biotecnológica: los 
compensatorios, que buscan adaptar 
nuestra biología a entornos para los cuales 
no evolucionamos, como son la vida 
sedentaria, el procesamiento de información 
masiva o la longevidad extendida; las 
discordancias axiológicas, que señalan la 
brecha entre nuestros valores actuales y 
nuestra constitución biológica heredada, en 
virtud de la cual valoramos la empatía y la 
cooperación, pero mantenemos tendencias 
agresivas o apreciamos el conocimiento, pero 
tenemos capacidades cognitivas limitadas. 
Y finalmente, las restricciones evolutivas, 
que identifican los límites que la historia 
filogenética impone a nuestras aspiraciones, 
como ocurre con el envejecimiento, la 
enfermedad o la muerte.
	 Esto nos lleva a considerar que la 
propuesta transhumanista radica únicamente 
en eliminar la categoría de naturaleza 
humana, sino en redefinirla en términos 
dinámicos y proyectivos. Nos definiría 
nuestra capacidad de auto-transformación 
tecnológicamente mediada.

3.2 De la perfección a la optimización medible
	 Más allá de lo referido a la naturaleza 
humana, la segunda deconstrucción operada 
por el transhumanismo afecta a la noción 
de perfección. En la tradición aristotélica, la 
perfección (télos) constituía la actualización 
plena de las potencialidades inherentes a una 
naturaleza. En nuestro caso, la vida buena o 
eudaimonía resultaría del ejercicio excelente 
de las facultades específicamente humanas: 
el conocimiento de la verdad y la realización 
del bien. Esta concepción presuponía 
una antropología donde cada ser tiende 
naturalmente hacia su perfección propia.
	 El transhumanismo sustituye esta 
noción cualitativa de perfección por un 
concepto cuantitativo de optimización. 
Este desplazamiento no es meramente 



Quaerentibus

38

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

terminológico, sino que implica una 
transformación radical en la comprensión de 
los fines humanos. Mientras que la perfección 
aristotélica se entendía como un estado 
integral que comprometía la totalidad de la 
persona, la optimización transhumanista 
se fragmenta en múltiples métricas de 
rendimiento, como el coeficiente intelectual, 
la esperanza de vida, la capacidad de 
procesamiento de información o los niveles 
de bienestar subjetivo.
	 Esta transformación conceptual tiene 
serias implicaciones. En primer lugar, convierte 
al ser humano en un conjunto de funciones 
medibles y por ello mejorables de acuerdo 
con un gradiente establecido. Cada capacidad 
humana puede ser aislada, cuantificada 
y potenciada independientemente de 
las demás: la inteligencia se reduce a 
velocidad de procesamiento y capacidad de 
memoria; la salud a marcadores biológicos 
específicos; y las virtudes morales a 
patrones neuroquímicos susceptibles de 
modulación farmacológica. Todo ello para 
una maximización de parámetros específicos, 
más que para una supuesta armonía integral 
de la persona.
	 Otra implicación de la transformación 
conceptual transhumanista es el ejercicio 
de una lógica de la optimización y su 
correspondiente dinámica de mejora 
infinita. Mientras que la perfección dentro 
del pensamiento aristotélico tiene un límite 
natural —la actualización completa de las 
potencialidades—, la optimización carece 
de término límite: siempre es posible 
correr más rápido, vivir más tiempo o 
procesar más información. Esta ausencia 
de límite natural genera lo que podríamos 
denominar la “trampa de la optimización”: 
la imposibilidad de alcanzar un estado de 
satisfacción o plenitud, pues todo logro es 
inmediatamente superado por un nuevo 
estándar de rendimiento.

	 En un nivel más fundamental, esta 
sustitución revela una transformación en la 
comprensión del valor humano. En la tradición 
humanista, el valor de la persona residía en 
su dignidad intrínseca, independiente de sus 
capacidades o logros. El transhumanismo, al 
vincular el valor a métricas de rendimiento, 
introduce una lógica potencialmente 
excluyente: aquellos que no accedan a las 
tecnologías de mejoramiento quedarán 
relegados a una condición de inferioridad no 
solo funcional, sino ontológica.
	 La optimización transhumanista 
también implica una redefinición de la 
relación entre medios y fines. En la concepción 
clásica aristotélica, las virtudes y capacidades 
se consideran medios para alcanzar la vida 
buena. En el paradigma transhumanista, la 
potenciación de capacidades se convierte en 
fin en sí mismo. No se mejora la inteligencia 
para conocer mejor la verdad o tomar 
decisiones más sabias, sino para abandonar 
el estado de precariedad de nuestro 
potencial para contar con más inteligencia. 
Una inversión medios-fines muy cercaba 
a lo que la Escuela de Frankfurt denominó 
racionalidad instrumental: la primacía de la 
eficiencia sobre el sentido.
	 Sin embargo, el transhumanismo 
responde a estas críticas. Sus defensores 
argumentan que la optimización medible 
permite democratizar el mejoramiento 
humano, haciéndolo accesible y verificable. 
Y que la multiplicidad de métricas permite a 
cada individuo elegir sus propias prioridades 
de mejora, lo que le permite contar con una 
forma radical de autonomía.

3.3 Inteligencia: entre lo humano y lo artificial
	 La tercera deconstrucción 
transhumanista se refiere a la noción de 
inteligencia, tradicionalmente considerada 
como rasgo distintivo de lo humano. Desde la 
definición aristotélica del ser humano como 



Quaerentibus

39

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

zoon logon echon (animal dotado de lógos) 
hasta las teorías cognitivas contemporáneas, 
la inteligencia ha funcionado como el criterio 
fundamental de demarcación entre lo 
humano y lo no-humano. El transhumanismo, 
especialmente en su vertiente de integración 
con la inteligencia artificial, propone una 
reconceptualización radical de esta facultad.
	 El punto de partida de esta 
deconstrucción es la constatación de que 
los sistemas de inteligencia artificial han 
alcanzado y superado las capacidades 
humanas en dominios cada vez más amplios. 
No se trata solo de cálculo matemático o 
procesamiento de datos, sino de actividades 
tradicionalmente consideradas como 
exclusivamente humanas: reconocimiento de 
patrones complejos, generación de lenguaje 
con significación e incluso diversas formas 
de creatividad. Todo ello obligaría a una 
reconsideración de lo que entendemos por 
inteligencia y a preguntarnos si existe algo 
irreductiblemente humano en ella.
	 El transhumanismo responde con 
una concepción funcionalista y distribuida 
de inteligencia. Desde esta perspectiva, no 
sería una facultad unitaria localizada en 
mentes individuales, sino un conjunto de 
funciones computacionales que pueden ser 
realizadas por diversos sustratos, biológicos 
o artificiales. La propuesta de Bostrom (2014) 
sobre la superinteligencia va más allá: pues 
parte de que la artificial no solo iguala sino 
supera cualitativamente la inteligencia 
humana, al crear formas de cognición para 
las cuales ni siquiera tenemos categorías 
conceptuales.
	 Esta reconceptualización implica 
abandonar la visión antropocéntrica de 
la inteligencia. Si tradicionalmente la 
entendíamos a partir del modelo humano 
—con sus características de conciencia, 
intencionalidad, comprensión semántica—, 
el transhumanismo propone evaluarla 

exclusivamente por sus resultados 
funcionales. Una consecuencia de esta 
posición es que la conciencia deviene 
accidental respecto a la inteligencia: un 
sistema podría ser superinteligente sin ser 
consciente en sentido alguno.
	 Sin embargo, algunos identifican 
ciertas capacidades distintivas humanas que 
merecerían preservación o potenciación. A 
saber, la capacidad de “enmarcar” (framing) 
—de comprender situaciones en términos 
causales y no meramente correlacionales—. 
Igualmente, la habilidad para el pensamiento 
contrafáctico, la creatividad genuina y lo que 
se denomina “exaptación” —la capacidad 
de reutilizar creativamente herramientas y 
conceptos para fines no previstos—. 
	 En un nivel más fundamental, 
la deconstrucción transhumanista de la 
inteligencia plantea el problema de la 
obsolescencia humana: si la inteligencia 
puede ser mejor realizada por sistemas 
artificiales, ¿cuál sería el lugar del ser 
humano en un mundo posthumano? El 
transhumanismo ofrece dos respuestas 
posibles: la integración cyborg, donde 
humano y máquina se fusionan en entidades 
híbridas o la transferencia mental (mind 
uploading), donde la conciencia humana sería 
trasladada a sustratos no biológicos. Ambas 
opciones implican, en última instancia, la 
disolución de la frontera entre inteligencia 
natural y artificial.
	 Esta triple deconstrucción —
naturaleza humana, perfección e 
inteligencia— no propone ajustes menores 
a categorías tradicionales, sino una 
reconfiguración radical de los conceptos 
fundamentales con los que comprendemos 
lo humano. Examinemos ahora algunas 
implicaciones éticas y filosóficas de esta 
transformación conceptual, así como las 
respuestas críticas que ha suscitado por parte 
de transhumanismo.



Quaerentibus

40

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

4. Implicaciones filosóficas y éticas

	 Si las categorías fundamentales con las 
que hemos pensado lo humano están siendo 
sistemáticamente cuestionadas, se sigue que 
debemos reexaminar los marcos éticos y 
filosóficos que han guiado nuestra reflexión 
sobre los límites y posibilidades de la 
intervención tecnológica en la vida humana. 
Esta sección explora tres dimensiones 
cruciales de este reexamen: el debate entre 
bioconservadores y transhumanistas, los 
dilemas en torno a la libertad morfológica, y 
la cuestión de los riesgos existenciales en el 
horizonte posthumano.

4.1 El debate bioconservador vs. transhumanista
	 Los pensadores agrupados bajo la 
óptica bioconservadora —como Jürgen 
Habermas, Francis Fukuyama, Leon Kass y 
Michael Sandel— comparten la preocupación 
de que las intervenciones biotecnológicas 
radicales amenazan aspectos fundamentales 
de la condición humana que merecen ser 
preservados.
	 Su argumento no se basa en un 
rechazo tecnofóbo del progreso, sino 
en consideraciones filosóficas sobre la 
naturaleza del valor humano. Habermas 
(2002) argumenta en El futuro de la naturaleza 
humana que la intervención genética en la 
línea germinal socava las condiciones de 
posibilidad de la autonomía y la igualdad 
moral: si los padres pueden diseñar 
genéticamente a sus hijos, estos últimos ya 
no serían autores de su propia vida, sino 
productos de decisiones ajenas. De esto se 
desprende que la biotecnología amenaza no 
solo nuestra constitución biológica sino los 
presupuestos normativos de la vida ética.
	 Por su parte, Fukuyama (2002) 
defiende la existencia de una naturaleza 
humana estable que fundamenta los derechos 
humanos universales. Su argumento central 

radica en que la dignidad humana no es 
una construcción cultural arbitraria, sino 
que emerge de características específicas de 
nuestra especie: conciencia moral, lenguaje, 
sociabilidad, emociones complejas. La 
modificación radical de estas características 
mediante la biotecnología podría erosionar 
las bases mismas de la igualdad política y la 
dignidad humana.
	 En contraste con estas posiciones, 
los transhumanistas argumentan que el 
bioconservadurismo incurre en múltiples 
falacias. En primer lugar, en la falacia 
naturalista: del hecho de que seamos de cierta 
manera no se sigue que debamos permanecer 
así. Como señala Savulescu, “la lotería 
genética natural produce tanto genios como 
personas con graves discapacidades; no hay 
nada intrínsecamente valioso en mantener 
esta distribución azarosa” (2009, 214). En 
segundo lugar, critican lo que denominan 
“sesgo del statu quo”: esto es, la tendencia 
a valorar la situación actual simplemente 
porque es familiar, ignorando el sufrimiento 
y las limitaciones que conlleva.
	 En un nivel más fundamental, el debate 
revela concepciones inconmensurables 
sobre la fuente del valor humano. Mientras 
los bioconservadores localizan este valor 
en características dadas —sea la dignidad 
kantiana, la naturaleza aristotélica o la 
imagen divina— los transhumanistas 
adoptan una concepción constructivista 
donde el valor emerge de las capacidades y 
elecciones. Esta diferencia no es meramente 
académica: determina qué intervenciones 
biotecnológicas consideramos permisibles o 
incluso obligatorias.

4.2 La libertad morfológica y sus límites
El concepto de libertad morfológica, 
propuesto por Anders Sandberg (2013), 
representa uno de los desarrollos más 
radicales del pensamiento transhumanista. 



Quaerentibus

41

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

Definida como “el derecho a modificar el 
propio cuerpo según los deseos personales”, 
esta noción extiende los principios liberales 
de autonomía corporal hasta sus últimas 
consecuencias. Si aceptamos que las personas 
tienen derecho a tomar decisiones sobre 
sus propios cuerpos —desde tatuajes hasta 
cirugías—, ¿por qué no extender este derecho 
a modificaciones más profundas mediadas 
por la biotecnología?
	 Sin embargo, la libertad morfológica 
enfrenta límites tanto conceptuales como 
prácticos. En el plano conceptual, surge la 
paradoja de la identidad: ¿hasta qué punto 
puedo modificarme antes de dejar de ser yo 
mismo? Si la identidad personal depende de 
cierta continuidad psicológica o corporal, las 
modificaciones radicales podrían equivaler 
a una forma de suicidio ontológico. Esto 
nos lleva a pensar si habría algún núcleo 
irreductible que debe preservarse para 
mantener la identidad a través del cambio.
	 En el plano práctico, la libertad 
morfológica se enfrenta a consideraciones 
de justicia distributiva. En un mundo 
donde las mejoras biotecnológicas tienen 
costos significativos, el ejercicio de esta 
libertad podría generar nuevas formas de 
desigualdad. No se trataría ya de diferencias 
en riqueza o educación sino de divergencias 
en capacidades básicas: inteligencia, 
longevidad, resistencia a enfermedades, etc. 
Como advierte Antonio Diéguez (2017, 156), 
“una sociedad dividida entre mejorados y 
no mejorados podría representar el fin de la 
igualdad humana tal como la conocemos”.
	 La relación entre el transhumanismo 
y movimientos de diversidad sexual y de 
género ilustra tanto las posibilidades como 
las tensiones de la libertad morfológica. Por 
un lado, ambos comparten el rechazo a un 
esencialismo biológico que determinaría los 
límites de la identidad personal. Por otro, 
mientras el movimiento transgénero busca 

el reconocimiento de identidades estables 
aunque diferentes a las asignadas al nacer, el 
transhumanismo propone una fluidez radical 
donde ninguna configuración corporal o 
identitaria sería definitiva. Esta diferencia 
revela tensiones internas en la aplicación del 
principio de libertad morfológica.

4.3 Riesgos existenciales y responsabilidad
	 La teoría de los riesgos existenciales 
constituye una de las contribuciones más 
significativas del transhumanismo al 
pensamiento contemporáneo. Bostrom 
(2013, 15) define un riesgo existencial como 
aquel que “amenaza con causar la extinción 
de la vida inteligente originada en la Tierra 
o reducir permanente y drásticamente 
su potencial”. Lo novedoso de esta 
perspectiva no es solo la identificación de 
nuevas amenazas —inteligencia artificial 
desalineada, nanotecnología gris, pandemias 
diseñadas—, sino el marco temporal y ético 
en que las sitúa.
	 El transhumanismo adopta una 
perspectiva temporal radicalmente 
extendida, considerando no solo el bienestar 
de las generaciones actuales, sino el 
potencial de billones de vidas futuras. Desde 
esta óptica, prevenir riesgos existenciales 
adquiere prioridad moral absoluta. 
Paradójicamente, algunas de las tecnologías 
que prometen el mejoramiento humano son 
también las que generan los mayores riesgos 
existenciales. La inteligencia artificial podría 
potenciar nuestras capacidades cognitivas 
o reemplazarnos completamente; la 
biotecnología podría eliminar enfermedades 
o crear nuevas formas de destrucción masiva.
	 Esta ambivalencia genera lo 
que podríamos denominar el “dilema 
prometeico” del transhumanismo: las 
mismas capacidades que nos permitirían 
trascender nuestras limitaciones podrían 
precipitar nuestra destrucción. La respuesta 



Quaerentibus

42

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

transhumanista a este dilema no es la 
paralización tecnológica, sino lo que Bostrom 
llama “desarrollo diferencial”: acelerar 
las tecnologías beneficiosas mientras se 
ralentizan las peligrosas, aunque reconoce 
la extrema dificultad de implementar tal 
estrategia en un mundo multipolar.
	 En un nivel más fundamental, la 
gestión de riesgos existenciales plantea 
el problema de la responsabilidad en 
condiciones de incertidumbre radical. 
¿Cómo tomar decisiones cuando las 
consecuencias potenciales son catastróficas 
pero las probabilidades son desconocidas? 
El principio de precaución, frecuentemente 
invocado por los bioconservadores, resulta 
insuficiente cuando la inacción también 
conlleva riesgos existenciales. Esto nos 
lleva a considerar que necesitamos nuevos 
marcos éticos capaces de lidiar con la escala y 
complejidad de los desafíos que enfrentamos 
en el umbral de la era posthumana.

5. Conclusiones: hacia un diálogo 
interdisciplinario
	 El análisis desarrollado en este artículo 
pretende mostrar que el transhumanismo 
representa mucho más que un conjunto de 
propuestas tecnológicas para el mejoramiento 
humano. En sus diversas deconstrucciones 
requiere de una reflexión antropológica 
sobre la reconfiguración de lo que significa 
ser humano. La sustitución de la naturaleza 
humana por la maleabilidad biotecnológica; 
de la perfección integral por métricas de 
optimización; y de la inteligencia como marca 
distintiva, por capacidades computacionales 
distribuidas, implica un replanteamiento 
sobre nuestros sistemas éticos, jurídicos y 
políticos.
	 En un nivel más fundamental, 
hemos argumentado que el debate entre 
transhumanistas y bioconservadores revela 
concepciones inconmensurables sobre la 

fuente del valor humano. Mientras unos 
localizan este valor en características dadas 
que deben preservarse, otros adoptan una 
visión constructivista donde el valor emerge 
de capacidades elegidas y potenciadas. Esta 
diferencia no es susceptible de resolución 
empírica; requiere una deliberación filosófica 
profunda sobre los presupuestos últimos de 
nuestra comprensión de lo humano.
	 La urgencia de este diálogo se 
intensifica por el carácter irreversible de 
varios de los fenómenos propios de la 
sociedad tecnológica. Como hemos visto, 
las prácticas de mejoramiento humano 
ya están en marcha, a partir del consumo 
masivo de sustancias nootrópicas o mediante 
intervenciones genéticas en humanos. 
Operar en un vacío normativo mientras estas 
tecnologías avanzan constituye una forma 
de irresponsabilidad colectiva. Sin embargo, 
la construcción de marcos regulatorios 
adecuados enfrenta el desafío de que nuestras 
categorías éticas y jurídicas al uso resulten 
inadecuadas para abordar las posibilidades 
que abre la biotecnología.
	 Esto nos lleva a considerar que 
necesitamos urgentemente un diálogo 
interdisciplinario genuino. No se trata de 
yuxtaponer perspectivas disciplinarias, 
sino de crear espacios de conversación 
donde filósofos, científicos, juristas, 
teólogos y ciudadanos puedan examinar 
conjuntamente las implicaciones del 
proyecto transhumanista. Este diálogo debe 
evitar tanto el rechazo tecnófbo como el 
entusiasmo acrítico, buscando comprender 
las oportunidades y riesgos en su complejidad 
real.
	 A nuestro entender, tres 
consideraciones deberían guiar este diálogo 
interdisciplinario. Primero, el reconocimiento 
de que el ser humano constituye una 
“excepcionalidad ontológica”: somos los 
únicos seres conocidos capaces de tomar 



Quaerentibus

43

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

decisiones sobre nuestra propia evolución. 
Esta capacidad conlleva una responsabilidad 
sin precedentes que no podemos eludir. 
Segundo, la conciencia de que las decisiones 
que tomemos hoy sobre el mejoramiento 
humano afectarán no solo a las generaciones 
presentes, sino al futuro mismo de la 
inteligencia en el universo. Tercera, la 
humildad epistémica ante la magnitud de 
lo que ignoramos sobre las consecuencias 
a largo plazo de nuestras intervenciones 
biotecnológicas.
	 El transhumanismo nos confronta con 
preguntas fundamentales: ¿Qué aspectos de 
nuestra humanidad merecen ser preservados? 
¿Cuáles deberían ser transformados? ¿Quién 
decide y con qué criterios? Interrogantes que 
no admiten respuestas tecnocráticas, sino 
deliberaciones democráticas informadas por 
el mejor conocimiento disponible. En última 

instancia, el desafío no radica en detener o 
acelerar el proyecto transhumanista, sino 
asegurar que las transformaciones que 
inevitablemente vendrán estén guiadas por 
una reflexión profunda sobre el tipo de seres 
que queremos llegar a ser.
	 La tarea que tenemos por delante 
es formidable: pensar lo humano en el 
momento mismo de su posible superación. 
Requiere combinar el rigor filosófico con la 
comprensión científica; la imaginación ética 
con el realismo político. Solo un esfuerzo 
intelectual colectivo de esta envergadura 
estará a la altura del desafío que representa 
el transhumanismo para la autocomprensión 
humana. El futuro de nuestra especie —o 
de lo que venga después de ella— depende 
de la calidad de la conversación que seamos 
capaces de sostener hoy.



Quaerentibus

44

T e o l o g í a  y  C i e n c i a s

44

T e o l o g í a  y  C i e n c i a sQuaerentibus

Referencias

Barlow, Bostrom, N. (2002). Anthropic bias: Observation selection effects in science and philosophy. Routledge.
Bostrom, N. (2003). The transhumanist FAQ: A general introduction. World Transhumanist Association. https://

www.nickbostrom.com/views/transhumanist.pdf
Bostrom, N. (2005). In defense of posthuman dignity. Bioethics, 19(3), 202-214.
Bostrom, N. (2013). Existential risk prevention as global priority. Global Policy, 4(1), 15-31.
Bostrom, N. (2014). Superintelligence: Paths, dangers, strategies. Oxford University Press.
Bostrom, N. (2018). Superinteligencia: Caminos, peligros, estrategias (M. Alonso, Trad.). TEELL.
Diéguez, A. (2017). Transhumanismo: La búsqueda tecnológica del mejoramiento humano. Herder.
Fukuyama, F. (2002). Our posthuman future: Consequences of the biotechnology revolution. Farrar, Straus and Giroux.
Fukuyama, F. (2002). El fin del hombre: Consecuencias de la revolución biotecnológica (P. Reina, Trad.). Ediciones B.
Habermas, J. (2003). The future of human nature. Polity Press.
Habermas, J. (2002). El futuro de la naturaleza humana: ¿Hacia una eugenesia liberal? (R. S. Carbó, Trad.). Paidós. 

(Obra original publicada en 2001).
Huxley, J. (1957). New bottles for new wine. Harper & Brothers.
Sandberg, A. (2013). “Morphological freedom: Why we not just want it, but need it”. In M. More & N. Vita-More 

(Eds.), The transhumanist reader (pp. 56-64). Wiley-Blackwell.
Savulescu, J., Pugh, J., Douglas, T., & Levy, N. (2011). “The moral imperative to continue gene editing research 

on human embryos”. Protein & Cell, 2(7), 476-479.
The Economist. (2025, March 21). “The age of the biohacker”.


