« 'RANSHUMANISMO Y DECONSTRUCCION CONCEPTUAL.
HACIA UNA RECONFIGURACION DE LAS NOCIONES DE
NATURALEZA, INTELIGENCIA Y PERFECCION”

— Dr. Héctor Veldzquez Ferndndez*

* Observatorio de Bioética y Derecho. Universidad del Desarrollo, Chile.

Resumen

Este articulo examina c6mo de algunas de las mds representativas tesis del transhumanismo
contempordneo se deriva una deconstruccién radical de tres nociones filoséficas hasta
ahora fundamentales en nuestro pensamiento actual: naturaleza humana, perfeccién e
inteligencia. A través de un anadlisis conceptual critico de las propuestas de Nick Bostrom y
otros tedricos transhumanistas, se argumenta que este movimiento no constituye meramente
una aplicacién tecnolégica de algunas consideraciones filoséficas, sino una verdadera
reconfiguracién ontolégica y epistemoldgica de las categorias con las que comprendemos lo
humano. La sustitucién de la naturaleza humana por un dinamismo maleable; esto es, de la
perfeccion aristotélica por métricas de optimizacion, asi como el reemplazo de la inteligencia
humana como facultad distintiva, por meras capacidades computacionales distribuidas,
conlleva el desmantelamiento de los fundamentos sobre los que se ha construido la reflexién
antropolégica occidental.

A'lo largo del presente texto se identifican las tensiones entre el bioconservadurismo
y el llamado imperativo transhumanista de mejora, asi como los riesgos existenciales que
emergen de esta deconstruccion. Y se concluye que el transhumanismo representa un
desafio fundamental no solo para la bioética sino para la filosofia en general, al cuestionar la
existencia de toda excepcionalidad ontolégica del ser humano en favor de una antropologia
minima basada en la libertad morfolégica. Y que tinicamente un didlogo interdisciplinario
riguroso puede abordar las implicaciones de esta transformacién conceptual en el contexto
de una sociedad tecnolégica que en muchos sentidos se antoja irreversible

Palabras clave: transhumanismo, deconstruccién, naturaleza humana, mejoramiento
humano, posthumanismo.




QUAERENTIBUS

1. Introduccion

Hace tiempo que el transhumanismo
dejé de ser una especulacién futurista para
convertirse en una realidad operante que
desafia las categorias fundamentales con
las que hemos comprendido la condicién
humana. Lareciente portada de The Economist,
de marzo de 2025, dedicada a empresarios
que consumen entre 80 y 100 suplementos
diarios en busca de la optimizacién biolégica
no representa una anécdota marginal, sino
la cristalizacién de un movimiento que,
desde sus formulaciones tedricas hasta sus
aplicaciones biotecnolégicas, propone una
transformacién radical de lo que significa
que seamos humanos. En este contexto,
resulta pertinente no ya solo examinar las
implicaciones précticas del transhumanismo,
sino fundamentalmente la deconstruccién
conceptual que opera en su ntcleo.

En el presente articulo se sostiene
que el transhumanismo contempordneo
no constituye meramente una propuesta
tecnolégica o un programa de mejoramiento

biolégico, sino una  reconfiguracién
ontolégica y epistemolégica de tres
nociones fundamentales: naturaleza

humana, inteligencia y perfeccién. Esta
deconstruccién, lejos de ser un ejercicio
tedrico abstracto, fundamenta y legitima las
intervenciones biotecnolégicas que promete
el movimiento transhumanista. De esto se
desprende que cualquier evaluacién critica
del transhumanismo deba comenzar por
comprender la transformacién conceptual
que propone.

Nos parece necesario este andlisis
radical dado que nos encontramos en un
momento histérico sin precedentes: por
primera vez poseemos como humanidad las
herramientas biotecnoldgicas necesarias para
intervenir en nuestra propia constitucion
biolégica de manera sistemadtica y dirigida.

TEoLoGiA Y CIENCIAS

Lo cual se acompafia de la disolucién de
las categorias que han sostenido nuestra
autocomprensién como especie, asi como
del cuestionamiento acerca de todo tipo de
excepcionalidad ontolégica del ser humano,
para entenderlo en cambio como una
continuidad radical con el resto del cosmos
material.

El presente trabajo se estructura
en cuatro secciones. En la primera,
examinaremos la evolucién del concepto de
transhumanismo desde sus antecedentes
literarios hasta la formulacién sistemadtica
de autores referentes, como es el caso de
Nick Bostrom, en el contexto biotecnolégico
actual. En la segunda seccién, analizaremos
la deconstrucciéon de las tres nociones
mencionadas, mostrando como cada una de
esastransformacionesconceptualessearticula
con las otras. En tercer lugar, exploraremos
las implicaciones filoséficas y éticas de
esta deconstruccién, particularmente en el
contexto del debate entre bioconservadores y
transhumanistas. Y finalmente, en un cuarto
momento, argumentaremos la necesidad
de un didlogo interdisciplinario riguroso
que aborde los desafios que plantea esta
reconfiguracién conceptual en el marco de
una sociedad tecnolégica que se presenta
hoy précticamente como irreversible.

2. El transhumanismo contemporaneo:
de la teoria a la practica

2.1 Genealogia conceptual

Si bien el término “transhumanismo”
ha adquirido prominencia en las tultimas
décadas, sus raices de significacion se
hallan en la historia misma del pensamiento
occidental. El concepto de trascendencia de
la condicion humana aparece ya en Dante
Alighieri, quien en La Divina Comedia emplea
el verbo “trasumanar” para describir la




QUAERENTIBUS

transformacién espiritual que experimenta
el protagonista al contemplar a Beatriz y
ascender al Parafso. Sin embargo, hay un
contraste importante entre esta concepcion
medieval, centrada en la elevacién espiritual
a través del amor divino, respecto del
significado que el término adquiere en el
siglo XX.

Ese giro contempordneo decisivo
ocurre de la mano de Julian Huxley, quien
acuna el término en su sentido moderno,
al advertir que “es momento de trascender
hacia un estado diferente del ser humano”
(Huxley, 1957). Esta transicién implica a su
entender un desplazamiento fundamental:
de la transformacion perfectiva espiritual a
la modificacién material y biolégica del ser
humano. A diferencia de la visién de Dante,
donde la trascendencia preserva y eleva la
naturaleza humana a su estado més noble,
el transhumanismo contemporaneo propone
su superacion mediante la intervencién
tecnoldgica directa.

Este desplazamiento conceptual no
es meramente semdntico, sino que refleja
una transformacién mds profunda en la
comprension occidental del ser humano y su
lugar en el cosmos. Mientras que la tradicion
filoséfica y teoldgica de raiz greco-medieval
habia concebido la perfeccién humana como
la actualizacién plena de potencialidades
inherentes a nuestra naturaleza, el
transhumanismo propone que esa misma
naturaleza constituye wuna limitaciéon a
superar. De esto se desprende que el proyecto
transhumanista implicarfa no solo una
ruptura tecnolégica, sino fundamentalmente
una ruptura ontolégica con la tradicién
humanista occidental.

2.2 La propuesta de Nick Bostrom

Una de las formulaciones mas

sistemdticaseinfluyentesdeltranshumanismo
contempordneo proviene de Nick Bostrom,

TeorLogia Yy CIENCIAS

director del que fuera hasta hace poco el
Instituto para el Futuro de la Humanidad, de
la Universidad de Oxford. Bostrom concibe
el transhumanismo como “un movimiento
cultural, intelectual y cientifico que afirma
el deber moral de mejorar las capacidades
fisicas y cognitivas de la especie humana”
(Bostrom, 2003, 493). Esta definicion contiene
implicaciones filoséficas profundas que
merecen al menos un somero analisis.

Habria que decir, en primer lugar,
que Bostrom articula su propuesta en el
contexto de cuatro ejes que atraviesan sus
preocupaciones conceptuales. El primero, la
critica a lo que llama sesgos antrépicos; segin
los cuales se tiende a pensar que el ser humano
posee una existencia especial o una suerte de
sujeto ontolégicamente privilegiado. Para
Bostrom esta idea se deriva de inconformidad
ante la cosmologia y la biologia evolutiva,
que hacen del ser humano un resultado
contingente de procesos materiales sin
direccién teleolégica. Como sefiala Bostrom
(2002), “todo razonamiento antrépico
constituye una forma de manipulacién de los
datos” (p. 12) que nos impide comprender
nuestra verdadera posicién en el cosmos.

El segundo eje lo constituye la teoria
de los riesgos existenciales, que Bostrom
desarrolla  extensamente en  diversos
trabajos. Estos riesgos van desde catdstrofes
nucleares hasta pandemias globales vy
adquieren una nueva dimensién a partir
del desarrollo biotecnolégico. Segin esta
visién,  paraddjicamente  las  mismas
tecnologias que prometen el mejoramiento
humano pueden convertirse en amenazas
si no son adecuadamente gestionadas, pues
por un lado prometen la salvacién y por
otro contienen el germen de una potencial
destruccion de la humanidad.

El  tercer eje lo  constituye
el mejoramiento humano o human
enhancement; nucleo operativo del




QUAERENTIBUS

transhumanismo. Bostrom distingue tres
tipos de mejoramiento: biolégico-funcional,
cognitivo y conductual. Cada uno implicaria
intervenciones especificas que van desde la
modificaciéon genética hasta las interfaces
cerebro-computadora. Lo crucial aqui es que
estos mejoramientos no buscan restaurar
funciones perdidas o curar enfermedades,
sino potenciar capacidades mds alld de los
limites naturales de la especie.

Y finalmente, el cuarto eje aborda
el problema de la superinteligencia artificial
y su relacién con el futuro humano. En su
obra Superintelligence (2014), Bostrom oscila
entre los riesgos de una inteligencia artificial
que supere las capacidades humanas, por
un lado; y la integracién entre inteligencia
humana y artificial como parte del proyecto
de mejoramiento.

2.3 El contexto biotecnoldgico actual

La transicion del transhumanismo que
pasé de una mera propuesta tedrica a una
serie de articulaciones précticas se revela enel
creciente ntiimero de individuos que adoptan
protocolos de optimizaciéon biolégica. Un
caso ilustrativo es el incluido en el ntimero
arriba mencionado de The Economist, segtin
el cual diversos empresarios consumen
interminables cdcteles farmacolégicos o
medicamentos originalmente desarrollados
para condiciones terapéuticas especificas
pero que ahora estdn siendo reutilizados
con fines de mejoramiento: como ocurre
con la metformina ahora usada con fines de
longevidad o el modafinilo como potenciador
cognitivo.

Esta practica considera el cuerpo
como un “hardware” susceptible de ser
“hackeado”; metdfora que supone Ila

reducciéon de la complejidad biolégica a
sistemas de informacién manipulables. Sin
embargo, como advierte el mismo articulo en
The Economist, la frontera entre innovacion

TEoLoGiA Y CIENCIAS

legitima y  charlataneria  permanece
peligrosamente difusa, planteando desafios
regulatorios inéditos para las autoridades
sanitarias globales. Esto mnos recuerda
que el transhumanismo contemporaneo
opera en un vacio normativo en el que con
frecuencia nuestras categorias éticas y legales
tradicionales van a la saga de las nuevas
posibilidades tecnolégicas.

3. La deconstruccion transhumanista:
tres nociones en disputa

Decifamos al inicio que mads alld de proponer
disruptivas intervenciones biotecnolégicas
sobre el cuerpo humano, el proyecto
transhumanista propone una deconstruccién
de las categorias conceptuales que han
estructurado  nuestra  autocomprension
como especie, como son naturaleza humana,
perfeccion e inteligencia.

3.1 La naturaleza humana: de lo inmutable a lo
maleable

La nocién de naturaleza humana ha
desempefiado histéricamente funciones tanto
de inteligibilidad como de normatividad.
Desde Aristételes lo natural referido al ser
humano distingue lo esencial de lo accidental,
lo permanente de lo contingente, lo que
debe ser preservado de lo que puede ser
modificado. Pero para el transhumanismo se
requiere invertir esa perspectiva y convertir
lo inmutable en maleable y lo dado en
novedad.

Esta  deconstrucciéon  ocurre a
través de tres movimientos conceptuales
interrelacionados. En primer lugar, el
transhumanismo rechaza la distincién entre
lo natural y lo artificial como categorias
ontolégicamente relevantes: si el ser
humano es producto de la evolucién —un
proceso ciego y sin propdsito teleolégico—,




QUAERENTIBUS

entonces nuestra configuracién actual no
posee ningun estatus normativo especial.
Como senala Bostrom (2005, 203), “la loteria
evolutiva no genera obligaciones morales de
preservaciéon”. De esto se desprende que no
habria ningdn impedimento en intervenir
tecnolégicamente en nuestra constitucién
biol6gica, pues no habria tal cosa como
un orden natural, mds alld de nuestras
proyecciones antropomorficas.

El segundo movimiento consiste en
una temporizacién radical de lo humano.
Mientras que diversas tradiciones filoséficas
proponen caracteristicas atemporales que
definen la esencia humana —racionalidad,
libertad, dignidad—, el transhumanismo
establece que toda definicién de lo humano es
necesariamente contextual y transitoria. Si el
homo sapiens es solo un momento en el amplio
proceso de transformacién césmica, ;por qué
sacralizar esta configuracién como si fuera
particular, cuando no es sino una estacién
intermedia hacia formas eventualmente
posthumanas?

El tercer movimiento, quizds el mads
radical, propone sustituir la pregunta por
lo que somos por la pregunta sobre lo que
queremos llegar a ser. Este desplazamiento
implica que la naturaleza humana deja de
ser un punto de partida para convertirse en
materia prima para el disefio consciente. La
libertad morfolégica, defendida por Anders
Sandberg (2013), representa la expresiéon
mdas clara de esta posicion: preservar el
derecho que tenemos no a preservar nuestra
naturaleza, sino a transformarla segin
nuestros deseos y proyectos.

Esta deconstrucciéon en cuatro
movimientos enfrenta desafios conceptuales
significativos. Si no existe una naturaleza
humana estable, ;desde qué criterios
evaluamos las transformaciones propuestas?
El transhumanismo responde apelando
a diversos cambios que justificarian

TeorLogia Yy CIENCIAS

la  intervencién  biotecnolégica:  los
compensatorios,  que  buscan  adaptar
nuestra biologfa a entornos para los cuales
no evolucionamos, como son la vida
sedentaria, el procesamiento de informacién
masiva o la longevidad extendida; Ias
discordancias axiolégicas, que sefialan la
brecha entre nuestros valores actuales y
nuestra constitucion biolégica heredada, en
virtud de la cual valoramos la empatia y la
cooperacién, pero mantenemos tendencias
agresivas o apreciamos el conocimiento, pero
tenemos capacidades cognitivas limitadas.
Y finalmente, las restricciones evolutivas,
que identifican los limites que la historia
filogenética impone a nuestras aspiraciones,
como ocurre con el envejecimiento, la
enfermedad o la muerte.

Esto nos lleva a considerar que la
propuesta transhumanista radica inicamente
en eliminar la categoria de naturaleza
humana, sino en redefinirla en términos
dindmicos y proyectivos. Nos definiria
nuestra capacidad de auto-transformacién
tecnolégicamente mediada.

3.2 De la perfeccion a la optimizacion medible

Ma4s alld de lo referido a la naturaleza
humana, la segunda deconstruccién operada
por el transhumanismo afecta a la nocién
de perfeccién. En la tradicién aristotélica, la
perfeccion (télos) constituia la actualizacién
plena de las potencialidades inherentes a una
naturaleza. En nuestro caso, la vida buena o
eudaimonia resultaria del ejercicio excelente
de las facultades especificamente humanas:
el conocimiento de la verdad y la realizacién
del bien. Esta concepcién presuponia
una antropologia donde cada ser tiende
naturalmente hacia su perfeccién propia.

El transhumanismo sustituye esta
nocién cualitativa de perfeccion por un
concepto cuantitativo de optimizacién.
meramente

Este desplazamiento no es




QUAERENTIBUS

terminolégico, sino que implica una
transformacién radical en la comprensién de
los fines humanos. Mientras que la perfeccién
aristotélica se entendia como un estado
integral que comprometia la totalidad de la
persona, la optimizaciéon transhumanista
se fragmenta en mdultiples métricas de
rendimiento, como el coeficiente intelectual,
la esperanza de vida, la capacidad de
procesamiento de informacién o los niveles
de bienestar subjetivo.

Esta transformacién conceptual tiene
seriasimplicaciones. Enprimerlugar, convierte
al ser humano en un conjunto de funciones
medibles y por ello mejorables de acuerdo
conun gradiente establecido. Cada capacidad
humana puede ser aislada, cuantificada
y potenciada independientemente de
las demds: la inteligencia se reduce a
velocidad de procesamiento y capacidad de
memoria; la salud a marcadores biolégicos
especificos; y las virtudes morales a
patrones neuroquimicos susceptibles de
modulacién farmacolégica. Todo ello para
una maximizacién de pardmetros especificos,
mds que para una supuesta armonia integral
de la persona.

Otra implicacién de la transformacién
conceptual transhumanista es el ejercicio
de una légica de la optimizacién y su
correspondiente  dindmica de mejora
infinita. Mientras que la perfeccién dentro
del pensamiento aristotélico tiene un limite
natural —la actualizacién completa de las
potencialidades—, la optimizacién carece
de término limite: siempre es posible
correr mds rdpido, vivir mds tiempo o
procesar mads informacién. Esta ausencia
de limite natural genera lo que podriamos
denominar la “trampa de la optimizacién”:
la imposibilidad de alcanzar un estado de
satisfacciéon o plenitud, pues todo logro es
inmediatamente superado por un nuevo
estdndar de rendimiento.

TEoLoGiA Y CIENCIAS

En un nivel més fundamental, esta
sustitucion revela una transformacién en la
comprensiéndelvalorhumano.Enlatradiciéon
humanista, el valor de la persona residia en
su dignidad intrinseca, independiente de sus
capacidades o logros. El transhumanismo, al
vincular el valor a métricas de rendimiento,
introduce una légica potencialmente
excluyente: aquellos que no accedan a las
tecnologias de mejoramiento quedardn
relegados a una condicién de inferioridad no
solo funcional, sino ontolégica.

La optimizacién transhumanista
también implica una redefiniciéon de la
relacién entre mediosy fines. Enla concepcién
cldsica aristotélica, las virtudes y capacidades
se consideran medios para alcanzar la vida
buena. En el paradigma transhumanista, la
potenciacién de capacidades se convierte en
fin en si mismo. No se mejora la inteligencia
para conocer mejor la verdad o tomar
decisiones mds sabias, sino para abandonar
el estado de precariedad de nuestro
potencial para contar con mads inteligencia.
Una inversion medios-fines muy cercaba
a lo que la Escuela de Frankfurt denominé
racionalidad instrumental: la primacia de la
eficiencia sobre el sentido.

Sin embargo, el transhumanismo
responde a estas criticas. Sus defensores
argumentan que la optimizacién medible
permite democratizar el mejoramiento
humano, haciéndolo accesible y verificable.
Y que la multiplicidad de métricas permite a
cada individuo elegir sus propias prioridades
de mejora, lo que le permite contar con una
forma radical de autonomia.

3.3 Inteligencia: entre lo humano y lo artificial

La tercera deconstrucciéon

transhumanista se refiere a la nocién de
inteligencia, tradicionalmente considerada
como rasgo distintivo de lo humano. Desde la
definicién aristotélica del ser humano como




QUAERENTIBUS

zoon logon echon (animal dotado de I4gos)
hasta las teorias cognitivas contemporaneas,
la inteligencia ha funcionado como el criterio
fundamental de demarcacién entre lo
humano ylono-humano. El transhumanismo,
especialmente en su vertiente de integracion
con la inteligencia artificial, propone una
reconceptualizacién radical de esta facultad.

El punto de partida de esta
deconstruccién es la constatacién de que
los sistemas de inteligencia artificial han
alcanzado y superado las capacidades
humanas en dominios cada vez mds amplios.
No se trata solo de cdlculo matematico o
procesamiento de datos, sino de actividades
tradicionalmente consideradas como
exclusivamente humanas: reconocimiento de
patrones complejos, generaciéon de lenguaje
con significacién e incluso diversas formas
de creatividad. Todo ello obligaria a una
reconsideracién de lo que entendemos por
inteligencia y a preguntarnos si existe algo
irreductiblemente humano en ella.

El transhumanismo responde con
una concepcién funcionalista y distribuida
de inteligencia. Desde esta perspectiva, no
serfa una facultad unitaria localizada en
mentes individuales, sino un conjunto de
funciones computacionales que pueden ser
realizadas por diversos sustratos, biol6gicos
o artificiales. La propuesta de Bostrom (2014)
sobre la superinteligencia va mds alld: pues
parte de que la artificial no solo iguala sino
supera cualitativamente la inteligencia
humana, al crear formas de cognicién para
las cuales ni siquiera tenemos categorias
conceptuales.

Esta reconceptualizacién implica
abandonar la visién antropocéntrica de
la inteligencia. Si tradicionalmente la
entendiamos a partir del modelo humano
—con sus caracteristicas de conciencia,
intencionalidad, comprensién semdéntica—,
el transhumanismo evaluarla

propone

TEoLoGiA Y CIENCIAS

exclusivamente  por  sus  resultados
funcionales. Una consecuencia de esta
posicion es que la conciencia deviene
accidental respecto a la inteligencia: un
sistema podria ser superinteligente sin ser
consciente en sentido alguno.

Sin embargo, algunos identifican
ciertas capacidades distintivas humanas que
merecerian preservacion o potenciaciéon. A
saber, la capacidad de “enmarcar” (framing)
—de comprender situaciones en términos
causales y no meramente correlacionales—.
Igualmente, la habilidad para el pensamiento
contraféctico, la creatividad genuina y lo que
se denomina “exaptacién” —la capacidad
de reutilizar creativamente herramientas y
conceptos para fines no previstos—.

En un nivel mds fundamental,
la deconstruccién transhumanista de la
inteligencia plantea el problema de la
obsolescencia humana: si la inteligencia
puede ser mejor realizada por sistemas
artificiales, ;cudl serfa el lugar del ser
humano en un mundo posthumano? El
transhumanismo ofrece dos respuestas
posibles: la integracién cyborg, donde
humano y mdquina se fusionan en entidades
hibridas o la transferencia mental (mind
uploading), donde la conciencia humana seria
trasladada a sustratos no biolégicos. Ambas
opciones implican, en dltima instancia, la
disolucién de la frontera entre inteligencia
natural y artificial.

Esta triple  deconstruccién
naturaleza humana, perfeccion e
inteligencia— no propone ajustes menores
a categorfas tradicionales, sino una
reconfiguracion radical de los conceptos
fundamentales con los que comprendemos
lo humano. Examinemos ahora algunas
implicaciones éticas y filoséficas de esta
transformacién conceptual, asi como las
respuestas criticas que ha suscitado por parte
de transhumanismo.




QUAERENTIBUS

4. Implicaciones filosoficas y éticas

Silas categorias fundamentales con las
que hemos pensado lo humano estan siendo
sistemdticamente cuestionadas, se sigue que
debemos reexaminar los marcos éticos y
filos6ficos que han guiado nuestra reflexién
sobre los limites y posibilidades de la
intervencion tecnoldgica en la vida humana.
Esta secciéon explora tres dimensiones
cruciales de este reexamen: el debate entre
bioconservadores y transhumanistas, los
dilemas en torno a la libertad morfolégica, y
la cuestién de los riesgos existenciales en el
horizonte posthumano.

4.1 El debate bioconservador vs. transhumanista

Los pensadores agrupados bajo la
Optica bioconservadora —como Jiirgen
Habermas, Francis Fukuyama, Leon Kass y
Michael Sandel— comparten la preocupacién
de que las intervenciones biotecnoldgicas
radicales amenazan aspectos fundamentales
de la condicién humana que merecen ser
preservados.

Su argumento no se basa en un
rechazo tecnofébo del progreso, sino
en consideraciones filoséficas sobre la
naturaleza del valor humano. Habermas
(2002) argumenta en El futuro de la naturaleza
humana que la intervencién genética en la
linea germinal socava las condiciones de
posibilidad de la autonomia y la igualdad
moral: si los padres pueden disefiar
genéticamente a sus hijos, estos dltimos ya
no serian autores de su propia vida, sino
productos de decisiones ajenas. De esto se
desprende que la biotecnologia amenaza no
solo nuestra constitucién biolégica sino los
presupuestos normativos de la vida ética.

Por su parte, Fukuyama (2002)
defiende la existencia de una naturaleza
humana estable que fundamenta los derechos
humanos universales. Su argumento central

TEoLoGiA Y CIENCIAS

radica en que la dignidad humana no es
una construccién cultural arbitraria, sino
que emerge de caracteristicas especificas de
nuestra especie: conciencia moral, lenguaje,
sociabilidad, emociones complejas. La
modificacién radical de estas caracteristicas
mediante la biotecnologia podria erosionar
las bases mismas de la igualdad politica y la
dignidad humana.

En contraste con estas posiciones,
los transhumanistas argumentan que el
bioconservadurismo incurre en mdultiples
falacias. En primer lugar, en la falacia
naturalista: del hecho de que seamos de cierta
manera no se sigue que debamos permanecer
asi. Como seiiala Savulescu, “la loteria
genética natural produce tanto genios como
personas con graves discapacidades; no hay
nada intrinsecamente valioso en mantener
esta distribucién azarosa” (2009, 214). En
segundo lugar, critican lo que denominan
“sesgo del statu quo”: esto es, la tendencia
a valorar la situacién actual simplemente
porque es familiar, ignorando el sufrimiento
y las limitaciones que conlleva.

Enunnivel mds fundamental, el debate
revela  concepciones inconmensurables
sobre la fuente del valor humano. Mientras
los bioconservadores localizan este valor
en caracteristicas dadas —sea la dignidad
kantiana, la naturaleza aristotélica o la
imagen divina— los transhumanistas
adoptan una concepcién constructivista
donde el valor emerge de las capacidades y
elecciones. Esta diferencia no es meramente
académica: determina qué intervenciones
biotecnolégicas consideramos permisibles o
incluso obligatorias.

4.2 La libertad morfolégica y sus limites

El concepto de libertad morfoldgica,

propuesto por Anders Sandberg (2013),
representa uno de los desarrollos mads
radicales del pensamiento transhumanista.




QUAERENTIBUS

Definida como “el derecho a modificar el
propio cuerpo segun los deseos personales”,
esta nocién extiende los principios liberales
de autonomia corporal hasta sus dltimas
consecuencias. Si aceptamos que las personas
tienen derecho a tomar decisiones sobre
sus propios cuerpos —desde tatuajes hasta
cirugias—, ;por qué no extender este derecho
a modificaciones mds profundas mediadas
por la biotecnologia?

Sin embargo, la libertad morfolégica
enfrenta limites tanto conceptuales como
prdcticos. En el plano conceptual, surge la
paradoja de la identidad: ;hasta qué punto
puedo modificarme antes de dejar de ser yo
mismo? Si la identidad personal depende de
cierta continuidad psicolégica o corporal, las
modificaciones radicales podrian equivaler
a una forma de suicidio ontolégico. Esto
nos lleva a pensar si habria algan ndcleo
irreductible que debe preservarse para
mantener la identidad a través del cambio.

En el plano préctico, la libertad
morfolégica se enfrenta a consideraciones
de justicia distributiva. En un mundo
donde las mejoras biotecnoldgicas tienen
costos significativos, el ejercicio de esta
libertad podria generar nuevas formas de
desigualdad. No se tratarfa ya de diferencias
en riqueza o educacién sino de divergencias
en capacidades bdsicas: inteligencia,
longevidad, resistencia a enfermedades, etc.
Como advierte Antonio Diéguez (2017, 156),
“una sociedad dividida entre mejorados y
no mejorados podria representar el fin de la
igualdad humana tal como la conocemos”.

La relacion entre el transhumanismo
y movimientos de diversidad sexual y de
género ilustra tanto las posibilidades como
las tensiones de la libertad morfolégica. Por
un lado, ambos comparten el rechazo a un
esencialismo biolégico que determinaria los
limites de la identidad personal. Por otro,
mientras el movimiento transgénero busca

TEoLoGiA Y CIENCIAS

el reconocimiento de identidades estables
aunque diferentes a las asignadas al nacer, el
transhumanismo propone una fluidez radical
donde ninguna configuracién corporal o
identitaria seria definitiva. Esta diferencia
revela tensiones internas en la aplicacién del
principio de libertad morfolégica.

4.3 Riesgos existenciales y responsabilidad

La teoria de los riesgos existenciales
constituye una de las contribuciones mads
significativas del transhumanismo al
pensamiento  contempordneo.  Bostrom
(2013, 15) define un riesgo existencial como
aquel que “amenaza con causar la extincién
de la vida inteligente originada en la Tierra
o reducir permanente y drdsticamente
su potencial”. Lo novedoso de esta
perspectiva no es solo la identificacién de
nuevas amenazas —inteligencia artificial
desalineada, nanotecnologia gris, pandemias
disefiadas—, sino el marco temporal y ético
en que las sitda.

El transhumanismo adopta una
perspectiva temporal radicalmente
extendida, considerando no solo el bienestar
de las generaciones actuales, sino el
potencial de billones de vidas futuras. Desde
esta Optica, prevenir riesgos existenciales
adquiere  prioridad moral  absoluta.
Paradéjicamente, algunas de las tecnologias
que prometen el mejoramiento humano son
también las que generan los mayores riesgos
existenciales. La inteligencia artificial podria
potenciar nuestras capacidades cognitivas
o reemplazarnos completamente; la
biotecnologia podria eliminar enfermedades
o crear nuevas formas de destruccién masiva.

Esta  ambivalencia  genera lo
que podriamos denominar el “dilema
prometeico” del transhumanismo: las

mismas capacidades que nos permitirian
trascender nuestras limitaciones podrian
precipitar nuestra destruccién. La respuesta




QUAERENTIBUS

transhumanista a este dilema no es la
paralizacién tecnoldgica, sino lo que Bostrom
llama “desarrollo diferencial”: acelerar
las tecnologias beneficiosas mientras se
ralentizan las peligrosas, aunque reconoce
la extrema dificultad de implementar tal
estrategia en un mundo multipolar.

En un nivel més fundamental, la
gestion de riesgos existenciales plantea
el problema de la responsabilidad en
condiciones de incertidumbre radical.
(Como tomar decisiones cuando las
consecuencias potenciales son catastréficas
pero las probabilidades son desconocidas?
El principio de precaucién, frecuentemente
invocado por los bioconservadores, resulta
insuficiente cuando la inaccién también
conlleva riesgos existenciales. Esto nos
lleva a considerar que necesitamos nuevos
marcos éticos capaces de lidiar con la escala 'y
complejidad de los desafios que enfrentamos
en el umbral de la era posthumana.

5. Conclusiones:
interdisciplinario

hacia un didlogo

El andlisis desarrollado en este articulo
pretende mostrar que el transhumanismo
representa mucho mds que un conjunto de
propuestas tecnoldgicas para el mejoramiento
humano. En sus diversas deconstrucciones
requiere de una reflexiéon antropoldgica
sobre la reconfiguracién de lo que significa
ser humano. La sustitucién de la naturaleza
humana por la maleabilidad biotecnolégica;
de la perfeccién integral por métricas de
optimizacién; y dela inteligencia como marca
distintiva, por capacidades computacionales
distribuidas, implica un replanteamiento
sobre nuestros sistemas éticos, juridicos y
politicos.

En un nivel méds fundamental,

hemos argumentado que el debate entre
transhumanistas y bioconservadores revela
concepciones inconmensurables sobre la

TEoLoGiA Y CIENCIAS

fuente del valor humano. Mientras unos
localizan este valor en caracteristicas dadas
que deben preservarse, otros adoptan una
visién constructivista donde el valor emerge
de capacidades elegidas y potenciadas. Esta
diferencia no es susceptible de resolucién
empirica; requiere una deliberacién filoséfica
profunda sobre los presupuestos dltimos de
nuestra comprensién de lo humano.

La wurgencia de este didlogo se
intensifica por el cardcter irreversible de
varios de los fenémenos propios de la
sociedad tecnolégica. Como hemos visto,
las précticas de mejoramiento humano
ya estdn en marcha, a partir del consumo
masivo de sustancias nootrépicas o mediante
intervenciones genéticas en humanos.
Operar en un vacio normativo mientras estas
tecnologias avanzan constituye una forma
de irresponsabilidad colectiva. Sin embargo,
la construccién de marcos regulatorios
adecuados enfrenta el desafio de que nuestras
categorias éticas y juridicas al uso resulten
inadecuadas para abordar las posibilidades
que abre la biotecnologia.

Esto nos lleva a considerar que
necesitamos urgentemente un didlogo
interdisciplinario genuino. No se trata de
yuxtaponer  perspectivas  disciplinarias,
sino de crear espacios de conversacion
donde filésofos, cientificos, juristas,
tedlogos y ciudadanos puedan examinar
conjuntamente  las  implicaciones  del
proyecto transhumanista. Este didlogo debe
evitar tanto el rechazo tecnéfbo como el
entusiasmo acritico, buscando comprender
las oportunidades y riesgos en su complejidad
real.

A nuestro entender, tres
consideraciones deberian guiar este didlogo
interdisciplinario. Primero, el reconocimiento
de que el ser humano constituye una
“excepcionalidad ontolégica”: somos los
tnicos seres conocidos capaces de tomar




QUAERENTIBUS

decisiones sobre nuestra propia evolucion.
Esta capacidad conlleva una responsabilidad
sin precedentes que no podemos eludir.
Segundo, la conciencia de que las decisiones
que tomemos hoy sobre el mejoramiento
humano afectaran no solo a las generaciones
presentes, sino al futuro mismo de la
inteligencia en el wuniverso. Tercera, la
humildad epistémica ante la magnitud de
lo que ignoramos sobre las consecuencias
a largo plazo de nuestras intervenciones
biotecnoldgicas.

El transhumanismo nos confronta con
preguntas fundamentales: ;Qué aspectos de
nuestrahumanidad merecen ser preservados?
(Cuales deberian ser transformados? ;Quién
decide y con qué criterios? Interrogantes que
no admiten respuestas tecnocrdticas, sino
deliberaciones democraticas informadas por
el mejor conocimiento disponible. En tltima

TEoLoGiA Y CIENCIAS

instancia, el desafio no radica en detener o
acelerar el proyecto transhumanista, sino
asegurar que las transformaciones que
inevitablemente vendrdn estén guiadas por
una reflexién profunda sobre el tipo de seres
que queremos llegar a ser.

La tarea que tenemos por delante
es formidable: pensar lo humano en el
momento mismo de su posible superacion.
Requiere combinar el rigor filoséfico con la
comprension cientifica; la imaginacién ética
con el realismo politico. Solo un esfuerzo
intelectual colectivo de esta envergadura
estard a la altura del desafio que representa
el transhumanismo para la autocomprensiéon
humana. El futuro de nuestra especie —o
de lo que venga después de ella— depende
de la calidad de la conversacién que seamos
capaces de sostener hoy.




QUAERENTIBUS TeoroGgia Yy CIENCIAS

REFERENCIAS

Barlow, Bostrom, N. (2002). Anthropic bias: Observation selection effects in science and philosophy. Routledge.

Bostrom, N. (2003). The transhumanist FAQ: A general introduction. World Transhumanist Association. https:/ /
www.nickbostrom.com/views / transhumanist.pdf

Bostrom, N. (2005). In defense of posthuman dignity. Bioethics, 19(3), 202-214.

Bostrom, N. (2013). Existential risk prevention as global priority. Global Policy, 4(1), 15-31.

Bostrom, N. (2014). Superintelligence: Paths, dangers, strategies. Oxford University Press.

Bostrom, N. (2018). Superinteligencia: Caminos, peligros, estrategias (M. Alonso, Trad.). TEELL.

Diéguez, A. (2017). Transhumanismo: La biisqueda tecnolégica del mejoramiento humano. Herder.

Fukuyama, F. (2002). Our posthuman future: Consequences of the biotechnology revolution. Farrar, Straus and Giroux.
Fukuyama, F. (2002). EI fin del hombre: Consecuencias de la revolucion biotecnolégica (P. Reina, Trad.). Ediciones B.
Habermas, J. (2003). The future of human nature. Polity Press.

Habermas, J. (2002). EI futuro de la naturaleza humana: ;Hacia una eugenesia liberal? (R. S. Carbd, Trad.). Paidés.
(Obra original publicada en 2001).

Huxley, J. (1957). New bottles for new wine. Harper & Brothers.

Sandberg, A. (2013). “Morphological freedom: Why we not just want it, but need it”. In M. More & N. Vita-More
(Eds.), The transhumanist reader (pp. 56-64). Wiley-Blackwell.

Savulescu, J., Pugh, J., Douglas, T., & Levy, N. (2011). “The moral imperative to continue gene editing research
on human embryos”. Protein & Cell, 2(7), 476-479.

The Economist. (2025, March 21). “The age of the biohacker”.




